
ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

1 
 

A Confissão de Augsburgo 

Com notas e comentários 

25/06/1530 

A Confissão de Augsburgo é o texto confessional adotado pela maioria das 
Igrejas Evangélicas Luteranas. As comunidades, que formaram a Igreja 
Evangélica de Confissão Luterana no Brasil, assumiram este documento de fé 
como referência básica para a sua confessionalidade. 

  
UM POUCO DA HISTÓRIA 

 
INTRODUÇÃO 

 
No dia 21 de janeiro de 1530, o Imperador Carlos V convocou uma dieta imperial 
a reunir-se em abril seguinte, em Augsburgo, Alemanha. Ele desejava ter uma 
frente unida nas suas operações militares contra os turcos, e isso parecia exigir 
um fim na desunião religiosa que tinha sido introduzida como resultado da 
Reforma. Consequentemente, convidou os príncipes e representantes das 
cidades livres do Império para discutir as diferenças religiosas na futura dieta, na 
esperança de superá-las e restaurar a unidade. De acordo com o convite, o 
Eleitor da Saxônia pediu aos seus teólogos em Wittenberg que preparassem um 
relato sobre as crenças e práticas nas igrejas da sua terra. Uma vez que uma 
exposição de doutrinas, conhecida com o nome de Artigos de Schwabach, tinha 
sido preparada no verão de 1529, tudo o que parecia ser necessário agora era 
uma exposição adicional a respeito das mudanças práticas introduzidas nas 
igrejas da Saxônia. Tal exposição foi, por isso, preparada por teólogos de 
Wittenberg e, visto que foi aprovada num encontro em Torgau, no fim de março 
de 1530, é chamada comumente de Artigos de Torgau. 

Juntamente com outros documentos, os Artigos de Schwabach e Torgau foram 
levados para Augsburgo. Lá foi decidido fazer uma declaração luterana conjunta 
em vez de uma simples declaração saxônica, a explanação a ser apresentada 
ao Imperador. Circunstâncias também exigiram que se deixasse claro na 
declaração que os luteranos não fossem reunidos ao acaso com os demais 
oponentes de Roma. Outras considerações indicaram que seria desejável 
enfatizar mais a harmonia com Roma do que as diferenças. Todos estes fatores 
contribuiram para determinar as características do documento que estava sendo 
preparado por Felipe Melanchthon. Os Artigos de Schwabach tornaram-se a 
base para a primeira parte do que veio a ser chamado de Confissão de 
Augsburgo, e os Artigos de Torgau tornaram-se a sua segunda parte. Lutero, 
que não estava presente em Augsburgo, foi consultado por correspondência, 
mas as emendas e revisões continuaram sendo feitas até a véspera da 
apresentação formal ao imperador, em 25 de junho de 1530. Assinada por sete 
príncipes e pelos representantes de duas cidades livres, a Confissão 
imediatamente adquiriu importância peculiar como uma declaração pública de 
fé. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

2 
 

De acordo com as instruções do imperador, os textos das confissões foram 
apresentados em alemão e latim. A leitura diante da Dieta foi feita do texto 
alemão, que é, por isso, tido como mais oficial. Infelizmente, nem o texto alemão 
nem o latino existem nas formas exatas em que foram apresentados. De 
qualquer maneira, mais de cinqüenta cópias que datam de 1530 foram 
encontradas, incluindo esboços que representam vários estágios no preparo 
antes de 25 de junho, bem como cópias com uma variedade de novas mudanças 
no vocabulário feitas após 25 de junho. Estas versões têm sido objeto de 
extensos estudos críticos da parte de muitos estudiosos, e um texto latino e outro 
alemão foram reconstruídos e podem ser considerados próximos, embora não 
idênticos, aos documentos apresentados ao Imperador. Existem diferenças entre 
os dois textos. Segue a versão latina. 

  
PREFÁCIOA 

(Tradução do texto latino do prefácio) 

 
Invictíssimo ImperadorB, César Augusto, Senhor clementíssimo. Porquanto 
Vossa Majestade Imperial convocou uma dieta imperial para Augsburgo, 
destinada a deliberar sobre esforços bélicos contra o turco, adversário 
atrocíssimo, hereditário e antigo do nome e da religião cristãos, isto é, sobre 
como se possa resistir ao seu furor e ataques com preparação bélica durável e 
permanente; e depois também quanto às dissensões com respeito a nossa santa 
religião e fé cristã, e a fim de que neste assunto da religião as opiniões e 
sentenças das partes, presentes umas às outras, possam ser ouvidas, 
entendidas e ponderadas entre nós, com mútua caridade, brandura e mansidão, 
para que, corrigido o que tem sido tratado incorretamenteC nos escritos de um e 
outro lado, possam essas coisas ser compostas e reduzidas a uma só verdade 
simples e concórdia cristã, de forma tal, que, quanto ao maisD, seja praticada e 
mantida por nós uma só religião pura e verdadeira; e para que assim como 
estamos e militamos sob um mesmo Cristo, possamos da mesma forma viver 
em uma só igreja cristã, em unidade e concórdia; e porque nós, os abaixo 
assinados, assim como os outros eleitores, príncipes e ordens, fomos chamados 
à supramencionada dieta, prontamente viemos a Augsburgo, a fim de nos 
sujeitarmos obedientes ao mandato imperial, e, queremos dizê-lo sem intuito de 
jactância, estivemos entre os primeiros a chegar. 

Como, entretanto, Vossa Majestade Imperial também aqui em Augsburgo, no 
próprio início desta dietaE, fez que, entre outras coisas, se indicasse aos 
eleitores, aos príncipes e a outras ordens do Império que as diversas ordens do 
Império, por força do edito imperial, deveriam propor e submeter suas opiniões 
e juízos nas línguas alemã e latina, e como quarta-feira passadaF, após 
deliberação, se respondeu, em seguida, a Vossa Majestade Imperial que de 
nossa parte submeteríamos os artigos de nossa Confissão sexta-feira próximaG, 
por isso, em obediência à vontade de Vossa Majestade Imperial, oferecemos, 
nesta matéria da religião, a Confissão de nossos pregadores e de nós mesmos, 
tal qual eles, haurindo da Sagrada Escritura e da pura palavra de Deus, 
ensinaramH essa doutrina até hoje entre nós. 

Agora, se os demais eleitores, príncipes e ordens do Império igualmente 
apresentarem, de conformidade com a precitada indicação da Majestade 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

3 
 

Imperial, em escritos latinos e germânicos, suas opiniões na questão religiosa, 
estamos dispostos, com a devida obediência a Vossa Majestade Imperial, como 
nosso Senhor clementíssimo, a conferir, amigavelmente, com os precitados 
príncipes, nossos amigos, e com as ordens, sobre vias idôneas e toleráveis, a 
fim de que cheguemos a um acordo, até onde tal se possa fazer honestamente, 
e, discutida a questão entre nós, dessa maneira, com base nos propostos 
escritos de ambas as partes, pacificamente, sem contenda odiosa, possa a 
dissensão, com a ajuda de Deus, ser dirimida e haja retorno a uma só verdadeira 
e concorde religião. Assim como todos estamos e militamosI sob o mesmo 
Cristo, devemos outrossim confessar um só Cristo, segundo o teor do edito de 
Vossa Majestade Imperial, e todas as coisas devem ser conduzidas em acordo 
com a verdade de Deus, e pedimos a Deus com ardentíssimas preces que auxilie 
esta causa e dê a paz. 

Se, porém, no que diz respeito aos demais eleitores, príncipes e ordens, que 
constituem a outra parte, esse tratamento da causa não se processar segundo 
o teor do edito de Vossa Majestade Imperial, e ficar sem fruto, nós outros em 
todo o caso deixamos o testemunho de que nada retemos que de algum modo 
possa conduzir a que se efetue uma concórdia cristã possível de fazer-se com 
Deus e de boa consciência, como também Vossa Majestade Imperial, e bem 
assim os demais eleitores e ordens do Império, e quantos forem movidos por 
sincero amor e zelo pela religião, quantos derem ouvidos a essa causa com 
equanimidade, dignar-se-ão, bondosamente, a reconhecer e entender dessa 
Confissão nossa e dos nossos. 

Como Vossa Majestade Imperial também bondosamente significou, não uma, 
senão muitas vezes, aos eleitores, príncipes e ordens do Império, e na Dieta de 
Espira, celebrada em 1526 A.D., fez que fosse lido e proclamado, de acordo com 
a forma dada e prescrita de Vossa imperial instrução, que Vossa Majestade 
Imperial, nesse assunto de religião, por certas razões, que então foram alegadas, 
não queria decidir, mas queria empenhar-se junto ao Romano Pontífice a favor 
da reunião de um concílio, conforme também essa questão foi mais amplamente 
exposta, faz um ano, na próxima-passada Dieta de Espira, onde Vossa 
Majestade Imperial, por intermédio do Governante FernandoJ, rei da Boêmia e 
da Hungria, clemente amigo e senhor nosso, e além disso através do embaixador 
e dos comissários imperiais, fez que, entre outras coisas, fosse apresentado, 
segundo a instrução, o seguinte: que Vossa Majestade Imperial notara e 
ponderara a resolução do representante de Vossa Majestade Imperial no 
Império, bem como do presidente e dos conselheiros do regime imperial, e dos 
legados de outras ordens que se reuniram em RatisbonaK, concernente à reunião 
de um concílio geral, e que Vossa Majestade Imperial, outrossim, julgara que 
seria útil reunir um concílio, e que Vossa Majestade Imperial não duvidou de que 
seria possível induzir o Pontífice Romano a celebrar um concílio geral, porquanto 
as questões que então eram tratadas entre Vossa Majestade Imperial e o 
Romano Pontífice avizinhavam-se de uma concórdia e reconciliação cristã. Por 
isso Vossa Majestade Imperial bondosamente significava que se empenharia no 
sentido de que o Romano Pontífice consentisse, o quanto antes possível, em 
congregar tal concílio, através da emissão de cartas. 

Se, pois, o resultado for tal, que essas dissensões não sejam compostas 
amigavelmente entre nós e a outra parte, oferecemos aqui, de superabundância, 
em toda obediência perante Vossa Majestade Imperial, que haveremos de 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

4 
 

comparecer e defender a causa em tal concílio geral, cristão e livre, para cuja 
reunião sempre tem havido, em razão de gravíssimas deliberações, em todas as 
convenções imperiais celebradas durante os anos de reinado de Vossa 
Majestade Imperial, magno consenso da parte dos eleitores, príncipes e ordens 
do Império. Para esse concílio e para Vossa Majestade Imperial mesmo já 
anteriormente apelamos da maneira devida e na forma da lei, nessa questão, 
incontestavelmente a maior e mais grave. A essa apelo continuamos a aderir. E 
não intentamos nem podemos abandoná-lo, por este ou outro documento, a 
menos que a causa fosse amigavelmente ouvida e levada a uma concórdia 
cristã, de acôrdo com o teor da citação imperial. Quanto a isso, também aqui 
testificamos publicamente. 

 Notas: 

A - O texto alemão do prefácio é de pena de Gregor Brück, chanceler do 
Eleitorado Saxônio. Justus Jonas é o autor da tradução latina do prefácio. É essa 
tradução latina que vertemos em português. Enquanto diminui o número de 
pessoas capazes de ler, com inteiro proveito, os originais alemão e latino das 
Confissões Luteranas, cresce o número daqueles que entendem inglês. A edição 
inglesa de T. G. Tappert (The Book of Concord, Fortress Press, Philadelphia, 
1959), que traz a tradução do prefácio germânico, é livro de fácil aquisição. 
Favorecerá, por isso, a número crescente de leitores o fato de havermos 
traduzido o prefácio latino para a edição portuguesa. 

 
B - Carlos V, 1500 - 1558. 

 
C - No original, secus. Texto alemão: nicht recht. Na Concordia Triglotta, em que 
a tradução do prefácio da Confissão de Augsburgo se baseia no texto latino, lê-
se: “in a different manner.” O advérbio secus tem ambas as acepções, mas já 
que o prefácio latino é tradução do prefácio germânico, damos preferência ao 
nicht recht. 

 
D - No original, de cetero. Concordia Triglotta traduz “for the future”. Assim 
também Leif Grane e Bernd Moeller (Die Confessio Augustana, p. 13): “in 
Zukunft”. Cremos que Justus Jonas teria escrito in ceterum houvesse sua 
intenção sido a de dizer “para o futuro”, se bem que o contexto parece sugerir a 
tradução “para o futuro” como a melhor. 

 
E - No dia 20 de junho de 1530. 

 
F - No dia 22 de junho. 

 
G - Dia 24 de junho. Concordia Triglotta (p. 40), por engano, traduz proxima sexta 
feria (sic) com “on next Wednesday”. A apresentação foi transferida para sábado, 
25 de junho. 

 
H - Ou transmitiram. No original: tradiderint. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

5 
 

 
I - Adotamos a variante sumus et militamus. Cf. BSLK. 

 
J - A Arquiduque Fernando da Áustria, desde 1526 rei da Hungria e da Boêmia, 
irmão do imperador. 

 
K - Regensburg. 1527. Compareceu número muito reduzido de pessoas, e a 
dieta terminou sem resultados. 

  

 A CONFISSÃO DE AUGSBURGO 

 
- 25 DE JUNHO DE 1530 – 

 
Artigo 1: DE DEUS 

Em primeiro lugar, ensina-se e mantém-se, unanimemente, de acordo com o 
decreto do Concílio de Nicéia,1 que há uma só essência 2 divina, que é chamada 
Deus e verdadeiramente é Deus. E, todavia, há três pessoas nesta única 
essência divina, igualmente poderosas, igualmente eternas, Deus Pai, Deus 
Filho, Deus Espírito Santo, todas três uma única essência divina, eterna, indivisa, 
infinita, de incomensurável poder, sabedoria e bondade, um só criador e 
conservador de todas as coisas visíveis e invisíveis. E com a palavra persona se 
entende não uma parte, não uma propriedade em outro, mas aquilo que subsiste 
por si mesmo, conforme os Pais usaram esse termo nessa questão.3 

Rejeitam-se, por isso, todas as heresias que são contrárias a esse artigo, como 
os maniqueus,4 que afirmaram a existência de dois deuses, um bom e um mau; 
também os valentinianos,5 arianos,6 eunomianos,7 maometanos8 e todas as 
similares, também os samosatenos,9 os antigos e os novos,10 que afirmam uma 
só pessoa e sofismam acerca do Verbo e do Espírito Santo, dizendo não serem 
pessoas distintas, porém que Verbo significa palavra ou voz física, e que o 
Espírito Santo é movimento criado em suas criaturas. 

ARTIGO 2: DO PECADO ORIGINAL11 

Ensina-se, outrossim, entre nós que depois da queda de Adão todos os homens 
naturalmente nascidos12 são concebidos e nascidos em pecado, isto é, que 
desde o ventre materno todos estão plenos de concupiscência e inclinação más, 
e por natureza não podem ter verdadeiro temor de Deus e verdadeira fé em 
Deus. Também, que essa inata pestilência e pecado hereditário 
verdadeiramente é pecado e condena à eterna ira de Deus a quantos não 
renascem pelo batismo e pelo Espírito Santo. 
Condenam-se, além disso, os pelagianos13 e outros14 que não consideram 
pecado ao hereditário, com o que tornam a natureza justa por virtudes naturais, 
para ignomínia da paixão e do mérito de Cristo. 

  

ARTIGO 3: DO FILHO DE DEUS 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

6 
 

Ensina-se, além disso, que Deus Filho se fez homem, nascido da pura15 Virgem 
Maria, e que as duas naturezas, a divina e a humana, inseparavelmente unidas 
em uma única pessoa,16 são um só Cristo, que é verdadeiro Deus e verdadeiro 
homem, que verdadeiramente nasceu, padeceu, foi crucificado, morreu e foi 
sepultado, a fim de ser oblação não só pelo pecado hereditário, mas ainda por 
todos os outros pecados, e para aplacar a ira de Deus. Ensina-se, outrossim, 
que o mesmo Cristo desceu ao inferno, no terceiro dia ressurgiu 
verdadeiramente dos mortos, subiu ao céu e está sentado à destra de Deus, 
para dominar eternamente sobre todas as criaturas e governá-las, a fim de 
santificar, purificar, fortalecer e consolar, pelo Espírito Santo, a quantos nele 
crêem, dar-lhes também vida e toda sorte de dons e bens, e proteger e defendê-
los contra o diabo e o pecado. Também se ensina que o mesmo Cristo Senhor, 
conforme o Symbolum Apostolorum,17 no fim virá visivelmente, para julgar os 
vivos e os mortos. etc. 

ARTIGO 4: DA JUSTIFICAÇÃO 

Ensina-se também que não podemos alcançar remissão do pecado e justiça 
diante de Deus por mérito, obra e satisfação nossos, porém que recebemos 
remissão do pecado e nos tornamos justos diante de Deus pela graça, por causa 
de Cristo, mediante a fé, quando cremos que Cristo padeceu por nós e que por 
sua causa os pecados nos são perdoados e nos são dadas justiça e vida eterna. 
Pois Deus quer considerar e atribuir essa fé como justiça diante de si, conforme 
diz São Paulo em Romanos 3 e 4.18 

ARTIGO 5: DO OFÍCIO DA PREGAÇÃO19 

Para conseguirmos essa fé, instituiu Deus o ofício da pregação, dando-nos o 
evangelho e os sacramentos, pelos quais, como por meios, dá o Espírito Santo, 
que opera a fé, onde e quando lhe apraz, naqueles que ouvem o evangelho, o 
qual ensina que temos, pelos méritos de Cristo, não pelos nossos, um Deus 
gracioso, se o cremos. 
Condenam-se os anabatistas e outros que ensinam alcançarmos o Espírito 
Santo mediante preparação, pensamentos e obras próprias, sem a palavra física 
do evangelho.20 

 
ARTIGO 6: DA NOVA OBEDIÊNCIA 

Ensina-se ainda que essa fé deve produzir bons frutos e boas obras, e que, por 
amor de Deus, se deve praticar toda sorte de boas obras por ele 
ordenadas,21 não se devendo, porém, confiar nessas obras, como se por elas se 
merecesse graça diante de Deus. Pois é pela fé em Cristo que recebemos 
perdão dos pecados e justiça, como diz o próprio Cristo: “Depois de haverdes 
feito tudo isso, deveis dizer: Somos servos inúteis.”22 Assim também ensinam os 
Pais. Pois Ambrósio diz: “Assim está estabelecido por Deus que aquele que crê 
em Cristo é salvo, e tem a remissão dos pecados não por obras, mas pela fé 
somente, sem mérito”. 

ARTIGO 7: DA IGREJA 

Ensina-se também que sempre haverá e permanecerá uma única santa 
igreja23 cristã, que é a congregação24 de todos os crentes, entre os quais o 
evangelho é pregado puramente e os santos sacramentos são administrados de 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

7 
 

acordo com o evangelho. 
Porque para a verdadeira unidade da igreja cristã é suficiente que o evangelho 
seja pregado unanimemente25 de acordo com a reta compreensão dele e os 
sacramentos sejam administrados em conformidade com a palavra de Deus. E 
para a verdadeira unidade da igreja cristã não é necessário que em toda a parte 
se observem cerimônias uniformes instituídas pelos homens.26 É como diz Paulo 
em Efésios 4: “Há somente um corpo e um Espírito, como também fostes 
chamados numa só esperança da vossa vocação; há um só Senhor, uma só fé, 
um só batismo.”27 

ARTIGO 8: QUE É A IGREJA 

Além disso, ainda que a igreja cristã, propriamente falando, outra coisa não é 
senão a congregação de todos os crentes e santos, todavia, já que nesta vida 
continuam entre os piedosos muitos falsos cristãos e hipócritas, também, 
pecadores manifestos, os sacramentos nada obstante são eficazes, embora os 
sacerdotes que os administram não sejam piedosos. Conforme o próprio Cristo 
indica: “Na cadeira de Moisés estão sentados os fariseus, etc.”28 
São condenados, por isso, os donatistas29 e todos os outros que pensam de 
maneira diversa. 

ARTIGO 9: DO BATISMO 

Do batismo se ensina que é necessário e que por ele se oferece graça; que 
também se devem batizar crianças, as quais, pelo batismo, são entregues a 
Deus e a ele se tornam agradáveis. 
Por essa razão se rejeitam os anabatistas, os quais ensinam que o batismo 
infantil não é correto. 

ARTIGO 10: DA SANTA CEIA 

Da ceia do Senhor se ensina que o verdadeiro corpo e o verdadeiro sangue de 
Cristo estão verdadeiramente presentes na ceia30 sob31 a espécie do pão e do 
vinho32 e são nela distribuídos e recebidos. Por isso também se rejeita a doutrina 
contrária. 

ARTIGO 11: DA CONFISSÃO 

Da confissão se ensina que se deve conservar a privata absolutio,33 não a 
deixando cair em desuso na igreja, ainda que na confissão é desnecessário 
enumerar todos os maus feitos e pecados, porque tal nem é possível. Salmo 18: 
“Quem conhece os delitos?”34 

ARTIGO 12: DO ARREPENDIMENTO 

Do arrependimento se ensina que os que pecaram depois do batismo, recebem 
perdão dos pecados a qualquer tempo em que cheguem ao arrependimento, não 
lhes devendo a igreja negar a absolvição. Agora, arrependimento verdadeiro, 
autêntico, propriamente outra coisa não é que sentir contrição e pesar ou terror 
por causa do pecado e, todavia, crer ao mesmo tempo no evangelho e na 
absolvição, isto é, crer que o pecado foi perdoado e que por Cristo foi obtida a 
graça, fé essa que volta a consolar e serenar o coração. Deve seguir-se a 
melhora de vida e o abandono do pecado; pois esses devem ser os frutos do 
arrependimento, como diz João Mt 3: “Produzi, pois, fruto digno do 
arrependimento.”35 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

8 
 

Aqui se rejeitam os que ensinam não poderem voltar a cair aqueles que já uma 
vez se tornaram piedosos.36 
Condenam-se também os novacianos,37 que negavam a absolvição aos que 
haviam pecado depois do batismo. 
Rejeitam-se, outrossim, os que não ensinam alcançar-se perdão dos pecados 
mediante a fé, e sim por nosso satisfazer. 

ARTIGO 13: DO USO DOS SACRAMENTOS 

Com respeito ao uso dos sacramentos se ensina que foram instituídos não 
somente para serem sinais porque se possam conhecer exteriormente os 
cristãos, mas para serem sinais e testemunhos da vontade divina para conosco, 
com o fim de que por eles se desperte e fortaleça a nossa fé. Essa também a 
razão por que exigem fé, sendo usados corretamente quando a gente os recebe 
em fé e com isso fortalece a fé.38 

ARTIGO 14: DA ORDEM ECLESIÁSTICA39 

Da ordem eclesiástica se ensina que sem chamado regular,40 ninguém deve 
publicamente ensinar ou pregar ou administrar os sacramentos na igreja. 

ARTIGO 15: DAS ORDENAÇÕES ECLESIÁSTICAS 

Das ordenações eclesiásticas estabelecidas por homens se ensina observar 
aquelas que possam ser observadas sem pecado e contribuam para a paz e a 
boa ordem na igreja, como, por exemplo, certos dias santos,41 festas e coisas 
semelhantes. Esclarecemos, porém, que não se devem onerar as consciências 
com essa coisas, como se fossem necessárias para a salvação. Ensina-se, 
ademais, que todas as ordenanças e tradições feitas pelo homem com o 
propósito de por elas reconciliar-se a Deus e merecer graça são contrárias ao 
evangelho e à doutrina da fé em Cristo. Razão por que votos monásticos e outras 
tradições concernentes a distinção de alimentos, dias, etc. pelas quais se pensa 
merecer graça e satisfazer por pecados, são inúteis e contrários ao evangelho. 

 
ARTIGO 16: DA ORDEM POLÍTICA42 E DO GOVERNO CIVIL 

Da ordem política e do governo civil se ensina que toda autoridade no mundo e 
todos os governos e leis ordenados são ordenações boas, criadas e instituídas 
por Deus, e que cristãos podem, sem pecado, ocupar o cargo de autoridade, de 
príncipe e de juiz, proferir sentença e julgar segundo as leis imperiais e outras 
leis em vigor, punir malfeitores com a espada, fazer guerras justas, combater, 
comprar e vender, fazer juramentos requeridos,43 possuir propriedade, casar, 
etc. 
Aqui são condenados os anabatistas, os quais ensinam que nenhuma das coisas 
supramencionadas é cristã. 
Condenam-se, outrossim, aqueles que ensinam ser perfeição cristã abandonar 
fisicamente casa e lar, mulher e filhos, e renunciar as coisas citadas, quando o 
fato é que apenas verdadeiro temor de Deus e verdadeira fé constituem a 
perfeição autêntica. Pois o evangelho não ensina uma forma de vida e justiça 
exteriores, temporais, senão uma interior e eterna vida e justiça do coração,44 e 
não abole o governo civil, a ordem política e o casamento, querendo, ao 
contrário, que se guarde tudo isso como genuína ordem divina e que cada qual, 
de acordo com sua vocação, mostre, em tais ordenações, amor cristão e obras 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

9 
 

verdadeiramente boas. Por isso os cristãos têm o dever de estar sujeitos à 
autoridade e de obedecer-lhe aos mandamentos e leis em tudo o que não 
envolva pecado. Porque se não é possível obedecer à ordem da autoridade sem 
pecar, mais importa obedecer a Deus do que aos homens. Atos 5.45 

ARTIGO 17: DA VOLTA DE CRISTO PARA O JUÍZO 

Também se ensina que nosso Senhor Jesus Cristo voltará no último dia para 
julgar, e que ressuscitará todos os mortos, dará aos crentes e eleitos vida e 
alegria eternas, porém condenará os homens ímpios e os demônios ao inferno 
e castigo eterno. 
Rejeitam, por isso, os anabatistas, os quais ensinam que os diabos e os homens 
condenados não sofrerão dor e tormento eternos.46 
Aqui se rejeitam, outrossim, algumas doutrinas judaicas que também ao 
presente se manifestam e segundo as quais antes da ressurreição dos mortos 
um grupo constituído integralmente de santos e piedosos terá um reino terrestre 
e aniquilará todos os ímpios. 

ARTIGO 18: DO LIVRE ARBÍTRIO 

Quanto ao livre arbítrio se ensina que o homem tem até certo ponto livre arbítrio 
para viver exteriormente de maneira honesta e escolher entre aquelas coisas 
que a razão compreende. Todavia, sem a graça, o auxílio e a operação do 
Espírito Santo o homem é incapaz de ser agradável a Deus, temê-lo de coração, 
ou crer, ou expulsar do coração as más concupiscências inatas. Isso, ao 
contrário, é feito pelo Espírito Santo, que é dado pela palavra de Deus. Pois 
Paulo diz em 1 Coríntios 2: “O homem natural nada entende do Espírito de 
Deus”.47 
E para que se possa reconhecer que nisso não se ensina novidade, eis aí as 
claras palavras de Agostinho a respeito do livre arbítrio, aqui citadas do livro III 
do Hypognosticon: “Confessamos que em todos os homens há um livre arbítrio, 
pois todos têm entendimento e razão naturais, inatos. Não no sentido de que 
sejam capazes de algo no que concerne a Deus, como, por exemplo, amar e 
temer a Deus de coração. Somente em obras externas desta vida têm liberdade 
para escolher coisas boas ou más. Por obras boas entendo as de que é capaz a 
natureza, tais como trabalhar ou não no campo, comer, beber, visitar ou não um 
amigo, vestir-se ou despir-se, edificar, tomar esposa, dedicar-se a um ofício ou 
fazer alguma outra coisa proveitosa e boa. Tudo isso, entretanto, não é nem 
subsiste sem Deus; ao contrário: dele e por ele são todas as coisas. Por outro 
lado, pode o homem também praticar por escolha própria o mal, como, por 
exemplo, ajoelhar-se diante de um ídolo, cometer homicídio, etc.” 

ARTIGO 19: DA CAUSA DO PECADO 

Com respeito à causa do pecado ensina-se entre nós que, embora o Deus 
onipotente haja criado a natureza toda e a conserve, todavia é a vontade 
pervertida que opera o pecado em todos os maus e desprezadores de Deus. 
Pois esta é a vontade do diabo e de todos os ímpios, a qual, tão logo Deus retraiu 
a mão, desviou-se de Deus para o mal, conforme diz Cristo Jo 8: “Quando o 
diabo profere a mentira, fala do que lhe é próprio.”48 

 
ARTIGO 20: DA FÉ E DAS BOAS OBRAS 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

10 
 

Os nossos são acusados falsamente de proibirem boas obras. Pois os seus 
escritos sobre os Dez Mandamentos bem como outros escritos49 provam que 
deram bom e útil ensino e admoestação a respeito de estados e obras cristãos 
verdadeiros, de que pouco se ensinou antes de nosso tempo. Insistia-se, ao 
contrário, em todos os sermões principalmente em obras pueris e 
desnecessárias, tais como rosários, culto de santos, vida monástica, romarias, 
jejuns e dias santos prescritos, confrarias etc. Também o nosso oponente já não 
exalta essas obras desnecessárias tanto quanto antigamente. Além disso, 
também aprenderam a falar agora da fé, sobre a qual nada pregaram em tempos 
anteriores. Agora, contudo, ensinam que não nos tornamos justos diante de 
Deus unicamente por obras, mas acrescentam a fé em Cristo, e dizem que a fé 
e as obras nos tornam justos diante de Deus. Essa doutrina pode trazer um 
pouco mais consolo do que quando apenas se ensina confiar em obras. 

Visto, pois, que a doutrina da fé, que é o artigo principal no cristianismo, foi 
negligenciada por tempo tão longo, como é forçoso confessar, havendo-se 
pregado apenas doutrina de obras por toda a parte, os nossos deram a seguinte 
instrução a respeito: 

Em primeiro lugar, que nossas obras não nos podem reconciliar com Deus e 
obter graça; isso, ao contrário, sucede apenas pela fé, quando cremos que os 
pecados nos são perdoados por amor de Cristo, o qual, ele só, é o mediador que 
pode reconciliar o Pai.50 Agora, quem pensa realizar isso mediante obras e 
imagina merecer a graça, esse despreza a Cristo e procura seu próprio caminho 
a Deus, contrariamente ao evangelho. 

Essa doutrina respeito à fé é tratada aberta e claramente por Paulo em muitas 
passagens, de modo especial em Efésios 2: “Pela graça fostes salvos, mediante 
a fé; e isso não vem de vós, porém é dom de Deus; não de obras, para que 
ninguém se glorie, etc.”51 

E que aqui não se introduziu interpretação nova é coisa que se pode provar com 
Agostinho, que trata essa questão diligentemente e também ensina assim, a 
saber, que alcançamos a graça e nos tornamos justos diante de Deus por 
intermédio da fé em Cristo e não por obras, conforme mostra todo o seu livro De 
spiritu et litera. 

Conquanto essa doutrina seja muito desprezada entre pessoas não 
experimentadas, verifica-se, todavia, que é muito consoladora e salutar para as 
consciências tímidas a apavoradas. Porque a consciência não pode alcançar 
descanso e paz mediante obras, porém somente pela fé, quando chega à segura 
conclusão pessoal de que por amor de Cristo possui um Deus gracioso, 
conforme também diz Paulo Rm 5: “Justificados mediante a fé, temos descanso 
e paz com Deus”.52 

Em sermões de outrora não se promoveu esse consolo, porém se impeliram as 
pobres consciências para as próprias obras, e se empreenderam diversas 
espécies de obras. A alguns a consciência impeliu para os mosteiros, na 
esperança de que lá poderiam granjear graça mediante vida monástica. Alguns 
excogitaram outras obras com o propósito de merecer graça e satisfazer por 
pecados. A experiência de muitos deles foi não haverem alcançado a paz 
mediante essas coisas. Razão por que foi necessário pregar essa doutrina da fé 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

11 
 

em Cristo e dela tratar diligentemente, a fim de que se soubesse que é somente 
pela fé, sem mérito, que se apreende a graça de Deus. 

Dá-se, outrossim, instrução para mostrar que aqui não se fala da fé possuída 
também pelos demônios e os ímpios, os quais também creem os relatos53 que 
contam haver Cristo padecido e que ressuscitou de entre os mortos; fala-se, ao 
contrário, da fé verdadeira, que crê alcançarmos por Cristo a graça e a remissão 
dos pecados. 

Aquele que sabe que por Cristo possui um Deus gracioso, esse conhece a Deus, 
o invoca, e não está sem Deus, como os gentios. Porque demônios e ímpios não 
creem nesse artigo da remissão dos pecados. Por isso é que são inimigos de 
Deus, não o podem invocar, e nada de bom podem esperar dele. A Escritura fala 
sobre a fé no sentido que acabamos de indicar, e não entende por fé um 
conhecimento que demônios e homens ímpios têm. Pois em Hebreus 11 ensina-
se, com respeito à fé, que crer não é apenas conhecer a história, mas ter 
confiança em Deus e receber sua promessa.54 E Agostinho também nos lembra 
que devemos entender a palavra “fé”, na Escritura, como significando confiança 
em Deus de que nos é clemente, não apenas conhecer tais notícias históricas 
que também os demônios conhecem.55 

Ensina-se, ademais, que boas obras devem e têm de ser feitas,56 não para que 
nelas se confie a fim de merecer graça, mas por amor de Deus e em seu louvor. 
Sempre é a fé somente que apreende a graça e o perdão dos pecados. E visto 
que pela fé é dado o Espírito Santo, o coração também se torna apto para 
praticar boas obras. Porque antes, enquanto está sem o Espírito Santo, é 
demasiadamente fraco. Além disso, está no poder do diabo, que impele a pobre 
natureza humana a muitos pecados, como vemos nos filósofos que se lançaram 
à empresa de viver vida honesta e irrepreensível e, contudo, não conseguiram 
realizá-lo, porém caíram em muitos pecados graves e manifestos. É o que 
acontece ao homem quando está sem a fé verdadeira e sem o Espírito Santo e 
se governa apenas pela própria força humana. 

Por isso não se deve fazer a essa doutrina concernente à fé a censura de que 
proíbe boas obras; antes de ser louvada por ensinar que se façam boas obras57 e 
oferecer auxílio quanto a como se possa chegar a praticá-las. Pois que sem a fé 
e sem Cristo a natureza e capacidade humanas são por demais frágeis para 
praticar boas obras, invocar a Deus, ter paciência no sofrimento, amar o próximo, 
exercer com diligência ofícios ordenados, ser obediente, evitar maus desejos etc. 
Tais obras elevadas e autênticas não podem ser feitas sem o auxílio de Cristo, 
conforme ele mesmo diz em Jo 15: “Sem mim nada podeis fazer.”58 

ARTIGO 21: DO CULTO AOS SANTOS 

Do culto aos santos os nossos ensinam que devemos lembrar-nos deles, para 
fortalecer a nossa fé ao vermos como receberam graça e foram ajudados pela 
fé; e, além disso, a fim de que tomemos exemplo de suas boas obras, cada qual 
de acordo com sua vocação, assim como Sua Majestade Imperial pode seguir, 
salutar e piedosamente, o exemplo de Davi, fazendo guerra ao turco;59 pois 
ambos estão investidos em ofício real, que exige protejam e defendam os seus 
súditos. Entretanto, não se pode provar pela Escritura que se devem invocar os 
santos ou procurar auxílio junto a eles. “Porquanto há um só reconciliador e 
mediador entre Deus e os homens, Jesus Cristo,” 1 Tm 2,60 o qual é o único 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

12 
 

Salvador, o único Sumo Sacerdote, Propiciatório e Advogado diante de Deus Rm 
8.61 E somente ele prometeu que quer atender a nossa prece. E buscar e invocar 
de coração a esse Jesus Cristo em todas as necessidades e preocupações 
também é o culto divino mais elevado segundo a Escritura: “Se alguém pecar, 
temos Advogado junto ao Pai, Jesus Cristo, o justo, etc.”62 

Esta63 é, aproximadamente,64 a suma da doutrina que é pregada e ensinada em 
nossas igrejas, para correta instrução cristã e consolo das consciências, e para 
melhora dos crentes. Pois que de modo nenhum vamos querer pôr as nossas 
próprias almas e consciências diante de Deus no mais sério, no maior dos 
perigos, mediante abuso do nome ou da palavra de Deus, nem deixar ou herdar 
aos nossos filhos e descendentes doutrina diversa da que concorda com a 
palavra pura, divina, e com a verdade cristã. Visto, pois, que essa doutrina se 
fundamenta claramente na Sagrada Escritura, além disso não é contrária nem 
se opõe à igreja cristã universal, e, na verdade, tampouco à Igreja 
Romana,65 quanto se pode coligir dos escritos dos Pais,66 pensamos também 
que os nossos oponentes não podem estar em desacordo conosco nos artigos 
acima indicados. Agem, por isso, de maneira totalmente inamistosa, precipitada 
e contrariamente a toda unidade e amor cristãos aqueles que por essa razão 
empreendem, sem qualquer fundamento sólido em preceito ou Escritura divina, 
separar, rejeitar e evitar os nossos como hereges. Porque o distúrbio67 e a 
dissensão dizem respeito precipuamente a algumas tradições e abusos. 
Portanto, já que nos artigos principais não há ausência de fundamento ou defeito 
perceptíveis,68 e sendo esta nossa confissão divina e cristã, deveriam os bispos, 
justiçosamente, mostrar-se mais brandos, ainda que falha houvesse entre nós 
com respeito à tradição, muito embora esperemos apresentar sólido fundamento 
e causa quanto à razão por que entre nós houve mudança relativamente a 
algumas tradições e abusos. 

Artigos sobre os quais há divergências e em que 
se recenseiam os abusos que foram corrigidos 

Visto, pois, que em nossas igrejas nada69 se ensina sobre os artigos da fé que 
seja contrário à Sagrada Escritura ou à igreja cristã universal,70 havendo-se 
apenas corrigido alguns abusos, que, em parte, se introduziram por si mesmos 
com o correr do tempo, e em parte foram estabelecidos à força, vemo-nos 
obrigados a recenseá-los e a indicar a razão por que nestes casos se admitiu 
modificação, a fim de que a Majestade Imperial possa ver que não se procedeu 
aqui de maneira não-cristã ou petulante,71 porém que fomos compelidos a 
permitir tal modificação pelo mandamento de Deus, que com justiça se há de 
respeitar mais do que qualquer costume. 

ARTIGO 22: DAS DUAS ESPÉCIES DO SACRAMENTO 

Aos leigos são dadas entre nós ambas as espécies do sacramento, porque é 
clara ordem e mandamento de Cristo Mt 26:72 “Bebei dele todos.” Cristo aí 
ordena com palavras claras, a respeito do cálice, que todos bebam dele. 

E para que ninguém pudesse questionar essas palavras e glosá-las como 
se73 pertencesse somente aos sacerdotes, Paulo74 mostra, em 1 Co 11, que toda 
a assembleia da igreja corintíaca usou de ambas as espécies. E esse uso 
continuou por longo tempo na igreja, conforme se pode provar com a história e 
os escritos dos Pais.75 Cipriano76 menciona em muitos lugares que naquele 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

13 
 

tempo se dava o cálice aos leigos. E São Jerônimo diz que os sacerdotes que 
administram o sacramento distribuem ao povo o sangue de Cristo.77 O próprio 
Papa Gelásio ordena que não se dívida o sacramento Distinct. 2. De 
consecratione cap. Comperimus.78 Também não se encontra em parte 
nenhuma79 um cânone que ordene se receba apenas uma das espécies. E 
ninguém pode saber quando ou por quem foi introduzido esse costume de 
receber uma só espécie, ainda que o Cardeal Cusano menciona o tempo em que 
esse uso teria sido aprovado. Agora, é manifesto que tal costume, introduzido 
contrariamente ao preceito de Deus, bem como contrariamente aos cânones 
antigos, é incorreto. Razão por que foi impróprio onerar as consciências 
daqueles que desejaram fazer uso do santo sacramento de acordo com a 
instituição de Cristo, e coagi-los a procederem contrariamente à ordenação de 
Cristo Senhor nosso. E visto ser a divisão do sacramento contrária à instituição 
de Cristo, omite-se também entre nós a costumeira procissão com o 
sacramento.80 

ARTIGO 23: DO MATRIMÔNIO DOS SACERDOTES 

Houve no mundo entre todos, quer de alto, quer de baixo estado, magna e 
poderosa queixa a respeito de grande incontinência e procedimento e vida 
dissolutos dos sacerdotes que não foram capazes de se manterem continentes, 
e, na verdade, se alcançara o auge com tais vícios terríveis. Para evitar tanto 
escândalo feio e grande, adultério e outra impudicícia, alguns sacerdotes entre 
nós entraram no estado matrimonial. Com razão indicam que a isso foram 
impelidos e movidos por grande aflição de suas consciências, à vista do fato de 
a Escritura testemunhar claramente que o estado matrimonial foi instituído pelo 
Senhor Deus para evitar impureza, como diz Paulo: “Por causa da impureza, 
cada um tenha a sua própria esposa.”81 Também: “É melhor casar do que viver 
abrasado.”82 E Cristo, ao dizer, em Mt 19: “Nem todos captam essa 
palavra”,83 indica, ele que bem sabia qual a situação do homem, que poucas 
pessoas têm o dom da castidade. “Pois Deus criou o ser humano como homem 
e mulher” Gênesis 1.84 Se está ou não no poder ou capacidade do homem 
melhorar ou modificar, sem especial dom e graça de Deus, por resolução ou voto 
próprios, a criação de Deus, a excelsa Majestade, decidiu-o muito claramente a 
experiência. Qual o bem, que vida honrosa e casta, que conduta cristã, honesta 
ou íntegra daí resultou no caso de muitos, quão terrível e pavoroso 
desassossego e tormento de consciência muitos tiveram no fim da vida por 
causa disso, é coisa manifesta, e muitos dentre eles o confessaram 
pessoalmente. Como, pois, a palavra e o mandamento de Deus não podem ser 
alterados por nenhum voto ou lei humanos, por essas e outras razões e causas 
os sacerdotes e outros clérigos casaram. 

Também se pode provar com a história e os escritos dos Pais que na igreja cristã 
antiga houve o costume de os sacerdotes e diáconos casarem.85 Diz Paulo, em 
vista disso 1 Tm 3: “É necessário, portanto, que o bispo seja irrepreensível, 
esposo de uma só mulher”.86 E faz apenas quatrocentos anos que na Alemanha 
os sacerdotes foram compelidos à força a deixarem o matrimônio e fazerem voto 
de castidade. Todos se opuseram a isso com tamanha seriedade e rijeza, que 
um arcebispo de Mogúncia, o qual publicara o novo edito papal a respeito, quase 
foi morto no tumulto de uma revolta de todo o corpo sacerdotal.87 E aquela 
proibição logo no começo foi efetivada com tanta rapidez e impropriedade, que 
o papa, ao tempo, não só proibiu o matrimônio de sacerdotes para o futuro, mas 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

14 
 

ainda rompeu o casamento daqueles que havia muito já estavam nesse estado, 
o que não é apenas contrário a todo direito, divino, natural e civil, mas também 
inteiramente oposto e contrário aos cânones estabelecidos pelos próprios papas, 
bem como aos mais renomados concílios.88 

Também se tem ouvido frequentes vezes muitas pessoas eminentes, devotas e 
sensatas expressarem opiniões e receios similares: que tal celibato obrigatório 
e privação do matrimônio, que o próprio Deus instituiu e deixou livre ao homem, 
nunca produziu qualquer bem, mas introduziu muitos vícios grandes e malignos 
e muitas maldades. Até um dos papas, Pio II, conforme mostra sua biografia, 
muitas vezes disse - e permitiu que lhe fossem atribuídas - estas palavras: que 
pode haver algumas razões por que seja o matrimônio proibido aos clérigos; mas 
que havia razões muito mais elevadas, muito maiores e muito mais importantes 
por que novamente se lhes devia deixar livre o matrimônio.89 Sem dúvida 
nenhuma, o Papa Pio, como homem ajuizado e sábio, falou essa palavra por 
causa de grave receio.90 

Queremos, por isso, em submissão à Majestade Imperial, confiar que Sua 
Majestade, como imperador cristão, digno de alto louvor, graciosamente levará 
em conta que ao presente, nesses últimos tempos e dias, de que faz menção a 
Escritura, o mundo se tornará cada vez pior e os homens sempre mais infirmes 
e frágeis. 

Por isso é muito necessário, útil e cristão fazer esse exame cuidadoso, a fim de 
não suceder que, proibido o casamento, se alastrem piores e mais vergonhosas 
impudicícias e vícios nas terras germânicas. Pois que sem dúvida ninguém será 
capaz de alterar ou fazer essas coisas mais sabiamente ou melhor que o próprio 
Deus, que instituiu o matrimônio, para socorrer a fragilidade humana e prevenir 
a impureza. 

Assim também os antigos cânones dizem que de vez em quando se deve 
abrandar e relaxar a severidade e o rigor,91 por causa da fragilidade humana e a 
fim de acautelar e atalhar coisas piores. 

Ora, tal sem dúvida seria cristão e mui necessário também no caso presente. E 
que prejuízo poderia trazer para a igreja cristã universal o matrimônio dos 
sacerdotes e do clero, especialmente o dos pastores e de outros que devem 
servir a igreja? A continuar por mais tempo essa dura proibição do matrimônio, 
provavelmente haverá falta de sacerdotes e pastores no futuro. 

Estando, pois, fundamentado na palavra e no mandamento de Deus isso de os 
sacerdotes e clérigos poderem casar, e provando a história, além disso, que os 
sacerdotes casavam, e havendo o voto de castidade produzido número tão 
elevado de feios e incristãos92 escândalos, tanto adultério, tão horrível e inaudita 
imoralidade e vícios hediondos, que até alguns homens honestos de entre os 
cônegos,93 bem como alguns cortesões94 de Roma, muitas vezes reconheceram 
o fato e lastimosamente alegaram que tais vícios in clero,95 por horrendos e 
desmedidos, haveriam de suscitar a ira de Deus, é deplorável que o matrimônio 
cristão não só tenha sido proibido, mas que em alguns lugares se haja tido o 
atrevimento de castigá-lo sem demora, como se fosse grande maldade, não 
obstante haver Deus ordenado na Sagrada Escritura que se tenha em toda a 
honra o estado matrimonial. Da mesma forma é o matrimônio grandemente 
exaltado no direito imperial e em todas as monarquias em que houver leis e 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

15 
 

direito. Só96 em nosso tempo é que se começa a martirizar as pessoas, apesar 
de inocentes, apenas por causa de casamento, e acresce que se faz isso com 
sacerdotes, que deveriam ser poupados acima de outros. E isto sucede não só 
contrariamente ao direito divino, mas ainda em oposição aos cânones. Paulo 
apóstolo 1 Tm 4 chama às doutrinas que proíbem o casamento ensino de 
demônios.97 Assim o mesmo Cristo diz Jo 8 que o diabo é homicida desde o 
princípio.98 Bem concordam as duas sentenças, por forma que realmente devem 
ser ensinos de demônios proibir o casamento e atrever-se a manter semelhante 
doutrina com derramamento de sangue. 

Todavia, assim como nenhuma lei humana pode abrir ou modificar o 
mandamento de Deus, da mesma forma também nenhum voto pode alterar o 
preceito divino. Essa também a razão de São Cipriano aconselhar deverem 
casar as mulheres que não guardam a castidade jurada, e diz epist. 11 assim: 
“Se, porém, não querem ou não podem guardar a castidade, é melhor que casem 
do que caírem no fogo por sua volúpia. E devem acautelar-se bem para não 
causarem nenhum escândalo aos irmãos e irmãs.99 

Ademais, todos os cânones mostram grande leniência e eqüidade para com 
aqueles que fizeram voto quando jovens. E foi na mocidade que a maioria dos 
sacerdotes e monges acabou nesse estado, por ignorância. 

ARTIGO 24: DA MISSA 

Injustamente são ao nossos acusados de haverem abolido a missa. Pois é 
manifesto, sem jactância, que a missa entre nós é celebrada com maior devoção 
e seriedade que entre os adversários. E as pessoas também são instruídas 
muitas vezes e com o máximo zelo sobre o santo sacramento, para que foi 
instituído e como deve ser usado, a saber, a fim de com ele consolar as 
consciências atemorizadas, através do que o povo é atraído para a comunhão e 
missa. Ao mesmo tempo também se dá instrução contra outras, errôneas 
doutrinas concernentes ao sacramento. Não houve, outrossim, modificação 
notável nas cerimônias públicas da missa, à exceção do fato de em alguns 
lugares se cantarem hinos alemães além dos latinos, para instruir e exercitar o 
povo, já que a finalidade principal de todas as cerimônias é que o povo delas 
aprenda o que lhe é necessário saber de Cristo. 

Antes de nosso tempo, entretanto, a missa foi mal-usada de diversas maneiras, 
como é notório, de tal sorte, que foi transformada em feira, havendo sido 
comprada e vendida, e, na maior parte, celebrada em todas as igrejas por causa 
do dinheiro. Homens eruditos e piedosos censuraram esse abuso repetidas 
vezes, mesmo antes de nosso tempo. Depois que os pregadores entre nós 
pronunciaram sermões a esse respeito e os sacerdotes foram advertidos da 
terrível ameaça100 que deve com justiça101 mover a todo cristão, a saber, que é 
réu do corpo e do sangue de Cristo quem usar o sacramento 
indignamente,102 depois disso essas missas comerciais e missas 
particulares,103 que até aqui haviam sido celebradas compulsoriamente por 
causa do dinheiro e das prebendas,104 foram abolidas em nossas igrejas. 

Ao mesmo tempo foi censurado o terrível erro de se haver ensinado que Cristo, 
Senhor nosso, mediante a sua morte satisfez apenas pelo pecado original e que 
instituiu a missa como sacrifício pelos outros pecados, tendo-se, assim, 
transformado a missa em sacrifício pelos vivos e pelos mortos, sacrifício pelo 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

16 
 

qual se tirem pecados e se reconcilie a Deus. Disso, ademais, resultou haver-se 
discutido se uma missa rezada por muitos merecia tanto como dizer missas 
especiais para indivíduos. Daí é que veio a grande, inumerável multiplicidade de 
missas, de forma tal, que se quis com essa obra alcançar junto a Deus tudo 
quanto se precisava. Entrementes, a fé em Cristo e o culto verdadeiro ficaram 
esquecidos. 

Houve, por isso, instrução a respeito, como sem dúvida o exigia a necessidade, 
para que se soubesse qual a maneira acertada de usar o sacramento. Em 
primeiro lugar, a Escritura mostra, em muitos lugares, que pelo pecado original 
e por outros pecados nenhum sacrifício há senão a só morte de Cristo. Pois está 
escrito ad Hebraeos105 que Cristo se ofereceu uma única vez, satisfazendo com 
esse sacrifício por todos os pecados.106 É novidade de todo inaudita na doutrina 
eclesiástica isso de que a morte de Cristo haja satisfeito somente pelo pecado 
hereditário e não também por outros pecados. É de se esperar, por isso, 
compreendam todos107 que esse erro não foi censurado injustamente. 

Em segundo lugar, São Paulo ensina que alcançamos graça diante de Deus pela 
fé, não por obras. Manifestamente contrário a isso é o abuso da missa de pensar 
que se obtém graça mediante essa obra. E é sabido que se usa a missa a fim de 
por ela remover pecados, bem como para conseguir de Deus graça e toda sorte 
de bens, não apenas o sacerdote para si mesmo, porém ainda pelo mundo inteiro 
e por outros, vivos e mortos. 
Em terceiro lugar, o santo sacramento foi instituído não para com ele estabelecer 
um sacrifício pelo pecado - pois o sacrifício já sucedeu anteriormente - , mas a 
fim de que por ele se nos desperte a fé e se consolem as consciências, as quais 
pelo sacramento percebem que Cristo lhes promete a graça e a remissão dos 
pecados. Razão por que esse sacramento requer fé, sendo em vão seu uso sem 
fé. 

Visto, pois, que a missa não é sacrifício para tirar os pecados de outros, vivos ou 
mortos, devendo, ao contrário, ser comunhão em que o sacerdote e outros 
recebem o sacramento para si mesmos, observa-se entre nós o costume de 
celebrar missa em dias santos, e, havendo comungantes, em outros dias; e 
aqueles que o desejam são comungados. De sorte que entre nós a missa é 
preservada em seu uso correto, tal como foi observada na igreja em outros 
tempos, conforme se pode provar com São Paulo 1 Co 11.108 além disso pelos 
escritos de muitos Pais. Crisóstomo informa como o sacerdote, diariamente, fica 
em pé e convida uns à comunhão e a outros proíbe que se aproximem. Também 
indicam os cânones antigos que um oficiava e comungava os outros sacerdotes 
e diáconos. Pois assim rezam as palavras no cânone niceno: Os diáconos, de 
acordo com sua ordem, devem receber o sacramento depois dos sacerdotes, 
das mãos do bispo ou do sacerdote.109 

Já que nisso não se introduziu, por conseguinte, nenhuma coisa nova, que não 
haja existido na igreja desde tempos antigos, e visto que também não houve 
modificação notável nas cerimônias públicas da missa, excetuado o fato de as 
outras missas, desnecessárias, rezadas, talvez110 por abuso, a de mais da missa 
paroquial,111 foram eliminadas, não se deve, por justiça, condenar como herética 
e não-cristã essa maneira de celebrar missa. Pois em tempos passados, também 
nas igrejas grandes, onde havia gente, não se rezava missa diariamente, nem 
mesmo nos dias em que o povo se reunia. Conforme indica a Tripartita Histria 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

17 
 

lib. 9,112 em Alexandria, às quartas e sextas-feiras, era lida e interpretada a 
Escritura, e realizavam-se os demais atos de culto sem a celebração da missa. 

ARTIGO 25: DA CONFISSÃO 

Os nossos pregadores não aboliram a confissão. Pois conserva-se entre nós o 
costume de não dar o sacramento àqueles que não foram previamente 
examinados e absolvidos. Ao mesmo tempo se instrui diligentemente o povo 
sobre o quanto é consoladora a palavra da absolvição e em quão elevada estima 
se deve ter a absolvição. Pois que não é voz ou palavra do homem que a 
pronuncia,113 senão palavra de Deus, o qual perdoa os pecados. Porque é 
pronunciada em lugar de Deus e por ordem de Deus. No tocante a essa ordem 
e poder das chaves ensina-se, com grande diligência, quanto é consoladora e 
necessária para as consciências aterrorizadas. Ensina-se, além disso, como 
Deus Exige que creiamos nessa absolvição, não menos do que se a voz de Deus 
soasse do céu, e que alegremente nos devemos consolar da absolvição e saber 
que por essa fé alcançamos a remissão dos pecados. Em tempos passados os 
pregadores, que ensinavam muito a respeito da confissão, não mencionaram 
sequer uma palavrinha concernente a esses pontos necessários, porém apenas 
martirizaram as consciências com longa enumeração de pecados, com 
satisfações, indulgências, romarias e coisas semelhantes. E muitos de nossos 
oponentes confessam eles mesmos que escrevemos e tratamos do verdadeiro 
arrependimento cristão mais apropriadamente do que se fez, anteriormente, por 
longo tempo. 

E da confissão se ensina assim: que ninguém deve ser constrangido a contar os 
pecados designadamente.114 Porque isso é impossível, conforme diz o Salmo: 
“Quem conhece os delitos?”115 E Jeremias diz: “Tão maligno é o coração do 
homem, que não há penetrar-lhe os segredos.”116 A mísera natureza humana 
está engolfada tão profundamente em pecados, que é incapaz de ver ou 
conhecer a todos, e se fôssemos absolvidos apenas daqueles que podemos 
enumerar, pouco nos ajudaria isso. Razão por que é desnecessário constranger 
as pessoas a contarem os pecados nomeando-os expressamente. Assim 
também pensaram os Pais, como se vê em Dist. I de poenitentia, onde são 
citadas estas palavras de Crisóstomo: “Não digo que te exponhas publicamente, 
nem que a ti mesmo denuncies ou declares culpado junto a outrem, mas 
obedece ao profeta, que diz: “Revela ao Senhor os teus caminhos.”117 Por isso, 
além de tua oração, confessa-te ao Senhor Deus, o verdadeiro juiz: não diga os 
teus pecados com a língua, mas em tua consciência.”118 Aqui se vê claramente 
que Crisóstomo não obriga a uma enumeração especificada dos pecados. 
Também a Glossa in Decretis, de poenitentia, Dist. 5 ensina que a confissão não 
é ordenada pela Escritura, porém que foi instituída pela igreja.119 Os nossos 
pregadores, todavia, ensinam diligentemente que a confissão deve ser 
conservada por causa da absolvição - que é sua parte principal e mais importante 
- , para consolo das consciências aterrorizadas, e ainda por algumas outras 
razões.120 

ARTIGO 26: DA DISTINÇÃO DE COMIDAS 

Em tempos anteriores ensinou-se, pregou-se e escreveu-se que diferença de 
comidas e tradições semelhantes instituídas por homens servem para merecer 
graça e satisfazer pelos pecados.121 Por essa razão se excogitaram diariamente 
novos jejuns, novas cerimônias, novas ordens e coisas semelhantes, e nisso se 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

18 
 

insistiu com veemência e energia, como se tais coisas fossem culto divino 
necessário pelo qual se merecesse graça se a gente o observasse e como se 
sua inobservância constituísse grande pecado. Disso resultaram muitos erros 
perniciosos na igreja. 

Em primeiro lugar, com isso se obscurecem a graça de Cristo e a doutrina da fé, 
que o evangelho põe diante de nós com grande seriedade, insistindo 
vigorosamente que se considere o mérito de Cristo como algo de grande e 
precioso e se saiba que a fé em Cristo deve ser posta muito acima de todas as 
obras. Por isso São Paulo batalhou com veemência contra a lei de Moisés e as 
tradições humanas, para aprendermos que diante de Deus não nos tornamos 
piedosos mediante as nossas obras, porém somente pela fé em Cristo, que 
alcançamos a graça por amor de Cristo. Essa doutrina extinguiu-se quase que 
por completo com isso de se haver ensinado a merecer graça por jejuns 
prescritos, distinção de manjares, vestimenta etc. 

Em segundo lugar, tais tradições também obscureceram os mandamentos de 
Deus, pois foram colocadas muito acima dos preceitos divinos. Só se 
considerava vida cristã isto: observar as festas dessa maneira, rezar dessa 
maneira, jejuar dessa maneira, vestir-se dessa maneira. A isso é que se 
chamava vida espiritual, cristã. Ao mesmo passo, outras obras necessárias e 
boas eram consideradas coisa mundana, não-espiritual, a saber, aquelas que 
cada qual deve fazer de acordo com sua vocação, como, por exemplo, que o 
chefe de família trabalhe para sustentar mulher e filhos e criá-los no temor de 
Deus, que a mãe de família dê a luz filhos e zele por eles, que um príncipe e 
magistrado governe o país e o povo, etc. Tais obras, ordenadas por Deus, 
cumpria tê-las na conta de coisa secular e imperfeita. As tradições, porém, 
tinham de ter o esplêndido nome de serem as únicas obras santas e perfeitas. 
Razão por que não havia limite nem fim quanto à feitura de tais tradições. 

Em terceiro lugar, essas tradições se tornaram grande peso para as 
consciências. Porque não era possível guardá-las todas, e o povo, todavia 
pensava que isso era culto divino necessário. Escreve Gérson que muitos caíram 
em desespero com isso e alguns até cometeram suicídio por não terem ouvido 
nenhum consolo da graça de Cristo. Vê-se nos sumistas e teólogos como as 
consciências eram confundidas. Meteram eles ombro à tarefa de coligir as 
tradições e procuraram atenuantes para auxiliar as consciências. Tanto se 
ocuparam com isso, que entrementes ficaram negligenciados todos os salutares 
ensinamentos cristãos a respeito de coisas mais necessárias, como, por 
exemplo, a fé, o consolo em tentações severas, e coisas semelhantes. Também 
grande número de pessoas piedosas e eruditas antes de nosso tempo 
queixaram-se muito de que tais tradições causavam muita contenda na igreja e 
de que pessoas devotas eram impedidas com isso de chegarem ao verdadeiro 
conhecimento de Cristo. Gérson e alguns outros fizeram queixa veemente a esse 
respeito. Na verdade, também desagradou a Agostinho o fato de as consciências 
haverem sido oneradas com tantas tradições. Razão por que no assunto dá 
instrução no sentido de que não se devem considerá-las coisas necessárias. 

Os nossos, por isso, não ensinaram acerca dessas coisas por petulância ou 
desprezo da autoridade espiritual: foi, isto sim, a grande necessidade que exigiu 
desse instrução concernente aos erros supramencionados, que surgiram de 
inteligência errônea da tradição. Porque o evangelho obriga a urgir na igreja a 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

19 
 

doutrina da fé, a qual, todavia, não pode ser entendida quando se pensa merecer 
graça por obras de própria escolha. 

Ensina-se a esse respeito que pela observância das mencionadas tradições 
humanas não se pode merecer graça, ou reconciliar a Deus, ou satisfazer pelo 
pecado. E por isso não se deve fazer delas culto divino necessário. Para tanto 
citamos razões da Escritura. Em Mt 15122 Cristo escusa os apóstolos quando não 
observaram tradições costumeiras, e diz: “Em vão me adoram com preceitos 
humanos.”123 Ora, se a isso chama de culto vão, não pode ser necessário. E logo 
em seguida: “Não é o que entra pela boca o que contamina o homem.”124 Paulo 
também diz Rm 14: “O reino de Deus não é comida nem bebida.” 125 Cl 2: 
“Ninguém vos julgue por causa de comida, bebida, sábados, etc.”126 Diz Pedro 
em Atos 15: “Por que tentais a Deus, pondo sobre a cerviz dos discípulos um 
jugo que nem nossos pais puderam suportar, nem nós? Mas cremos que 
seremos salvos pela graça de nosso Senhor Jesus Cristo, como também aqueles 
o foram.”127 Aqui Pedro proíbe onerar as consciências com mais cerimônias 
externas, sejam de Moisés, sejam de outro. E em 1 Tm 4 interdições tais como 
proibir comidas, proibir o casamento etc. são chamadas doutrinas de 
demônios.128 Pois é diametralmente oposto ao evangelho instruir ou fazer 
semelhantes obras com o fim de por elas merecer perdão dos pecados ou por 
pensar que ninguém pode ser cristão em tal culto. 

Agora, quanto ao fato de aqui os nossos serem acusados de proibir mortificação 
e disciplina, como fez Joviniano,129 colher-se-á coisa bem diversa dos escritos 
deles. Pois com respeito à santa cruz sempre ensinaram que os cristãos devem 
sofrer, e isto é mortificação verdadeira, séria, que não inventada. 

Ensinam, além disso, que cada um deve haver-se de tal maneira com exercício 
corporal, como jejum e outros labores, que não dê ocasião ao pecado, não para 
merecer graça com tais obras. Esse exercício corporal não deve ser praticado 
apenas em alguns dias determinados, mas continuamente. Cristo fala disso em 
Lc 21: “Acautelai-vos por vós mesmos, para que nunca vos suceda que os 
vossos corações fiquem sobrecarregados com as consequências da 
orgia”.130 Também: “Essa casta de demônios não pode ser expulsa senão por 
meio de jejum e oração.”131 E Paulo diz que esmurra o seu corpo e o reduz à 
obediência.132 Com isso indica que a mortificação não deve servir para a 
finalidade de com ela merecermos graça, mas para manter o corpo idôneo, a fim 
de que não impeça o que a cada qual é ordenado fazer segundo a sua vocação. 
De sorte que não se condena o jejum, mas isso de se haver feito dele um culto 
necessário, com dias e comidas determinados, para confusão das consciências. 

Também se guardam entre nós muitas cerimônias e tradições, como a ordem da 
missa e outros cânticos, festas etc., que servem para manter ordem na igreja. 
Ao mesmo tempo, todavia, ensina-se ao povo que esse culto divino externo não 
torna justo diante de Deus e que se deve observá-lo sem onerar a consciência, 
por forma que, se for omitido sem causar escândalo, não há nisso pecado. Essa 
liberdade em cerimônias exteriores também foi mantida pelos Pais antigos. Pois 
no Oriente a Páscoa era celebrada em época diversa da de Roma. E como 
alguns quisessem considerar essa diversidade como cisma na igreja, foram 
admoestados por outros de que não era necessário observar uniformidade em 
tais costumes. Ireneu diz o seguinte: “Diferença no jejum não rompe a unidade 
da fé.”133 Também na Dist. 12 está escrito, no tocante a essa dessemelhança em 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

20 
 

ordenações humanas, que ela não contraria a unidade da cristandade. E a 
Tripartita Hist. lib. 9 colige muitos usos eclesiásticos desiguais e inclui uma 
proveitosa sentença cristã: “Não foi intenção dos apóstolos instituir dias santos, 
mas ensinar fé e amor.”134 

ARTIGO 27: DOS VOTOS MONÁSTICOS 
 
Para falar dos votos monásticos é preciso que lembremos em primeiro lugar 
como se procedeu a esse respeito até agora, que espécie de vida houve nos 
mosteiros, e que muitas coisas se fizeram neles todos os dias não só 
contrariamente à palavra de Deus, mas também ao direito papal. Nos tempos de 
Santo Agostinho as ordens monásticas eram livres. Depois, quando se 
corromperam a verdadeira disciplina e doutrina, inventaram-se votos 
monásticos, e por meio deles se tentou restaurar a disciplina, como que por 
cárcere planejado. 

Além disso, adicionou-se aos votos monásticos grande número de outras coisas, 
e com tais cadeias e gravames foram carregados muitos, também antes da idade 
apropriada. 

Aconteceu outrossim que muitas pessoas chegaram à vida monacal por 
ignorância. Ainda que não eram demasiadamente jovens, todavia não mediram 
nem entenderam suficientemente sua capacidade. Todos esses, enredados e 
envolvidos dessa maneira, eram obrigados e compelidos a permanecer nessas 
cadeias, não obstante o próprio direito papal conceder liberdade a muitos deles. 
E isso foi mais duro em conventos de freiras do que nos de frades, quando teria 
sido conveniente poupar as mulheres, como o sexo frágil. Esse rigor e dureza 
também desagradaram em tempos anteriores a muitas pessoas piedosas, pois 
certamente viam que meninos e meninas eram metidos em mosteiros para fins 
de subsistência material. Por certo viram, outrossim, quão mau foi o resultado 
dessa empresa, que escândalos e opressão de consciências trouxeram. E 
muitas pessoa se queixaram do fato de em tão perigoso assunto os cânones 
haverem sido de todo negligenciados. Houve, além disso, opinião tal sobre os 
votos monásticos, que, como é manifesto, desagradou também a muitos monges 
de algum entendimento. 

Alegavam que votos monásticos eram iguais ao batismo e que pela vida 
monástica se mereciam remissão dos pecados e justificação diante de 
Deus.135 Na verdade, acrescentavam ainda que pela vida monástica se merecia 
não só justiça e santidade, mas também que por essa vida se cumpriam os 
preceitos e os conselhos incluídos no evangelho, de modo que se exaltavam os 
votos monásticos mais do que o batismo. Afirmava-se, outrossim, que se merece 
mais com a vida monástica do que com todos os outros estados de vida que 
Deus ordenou, como o de pastor e pregador, o de governante, príncipe, senhor 
e similares, os quais todos servem a sua vocação, de acordo com o 
mandamento, a palavra e a ordem de Deus, sem espiritualidade fictícia. Nenhum 
desses pontos pode ser negado, pois que se encontram em seus próprios livros. 

Ademais, quem era assim enredado e acabava no mosteiro, pouco aprendia 
sobre Cristo. Antigamente havia nos mosteiros escolas de Letras Sagradas e de 
outras disciplinas úteis à igreja cristã, de sorte que dos mosteiros se tomavam 
pastores e bispos. Agora, porém, a coisa é muito diferente. Em tempos passados 
congregavam-se em vida monacal para estudar a Escritura; agora alegam que o 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

21 
 

monacato é de natureza tal, que por ele se merecem a graça de Deus e a justiça 
diante dele. Na verdade, consideram-no estado de perfeição e o põem muito 
acima dos outros estados, que foram instituídos por Deus. Tudo isso é 
mencionado, sem qualquer detração, para que se possa perceber e entender 
tanto melhor o que os nossos ensinam e pregam e como o fazem. 

Em primeiro lugar, ensina-se entre nós, com respeito aos que casam, que todos 
aqueles que não são aptos para o celibato têm poder, razão e direito de contrair 
matrimônio. Porque os votos não podem anular a ordenação e o mandamento 
de Deus. Ora, o preceito divino reza assim 1 Co 7: “Por causa da impureza, cada 
um tenha a sua própria esposa e cada uma o seu próprio marido.”136 Ademais, 
não só o mandamento de Deus, mas também a criação e a ordenação de Deus 
impulsam, obrigam e compelem ao estado matrimonial a quantos não foram 
agraciados com o dom da castidade137 por especial obra de Deus, segundo estas 
palavras do próprio Deus Gn 2: “Não é bom que o homem esteja só: far-lhe-ei 
uma auxiliadora que lhe seja idônea.”138 
Que é que se pode objetar a isso? Enalteça-se o voto e a obrigação o quanto se 
queira; sobrexalte-se a coisa o quanto se possa; ainda assim não se pode 
conseguir que com isso seja ab-rogado o mandamento de Deus. Dizem os 
doutores que os votos também não são obrigatórios quando feitos 
contrariamente ao direito papal; quanto menos então devem vincular, ser válidos 
e ter força contra o mandamento de Deus! 

Se nenhuma razão existisse pela qual a obrigação dos votos pudesse ser 
anulada, também os papas não teriam dispensado e desobrigado deles. Pois 
não é da competência de nenhum homem rescindir obrigação que se origina de 
direito divino. Razão por que ao papas julgaram acertadamente que se deve 
exercer alguma equidade nessa obrigação, e muitas vezes concederam 
dispensa, como no caso de um rei de Aragão e em grande número de outros 
casos. Ora, se houve dispensa para conservar coisas temporais, com muito mais 
justiça deve haver dispensa por causa de necessidade das almas. 

Depois, por que os oponentes insistem com tanta energia que se devem guardar 
os votos sem considerarem primeiro se é própria a espécie de voto? Pois o voto 
deve dizer respeito a coisa possível e deve ser voluntário, inconstrangido.139 Mas 
bem se sabe como a castidade perpétua está no poder e na capacidade do 
homem. E são poucos os homens e as mulheres que fizeram o voto monástico 
de moto próprio, voluntária e refletidamente. Antes de chegarem a correto 
entendimento, são persuadidos ao voto monástico. Vez que outra também são 
forçados e impelidos a isso. Razão por que não é justo que se discuta com tanta 
imponderação140 e rigidez sobre a obrigação do voto, à vista do fato de todos 
confessarem ser contrário à natureza e ao caráter do voto isso de não se 
prometer voluntariamente e a bom conselho e com reflexão. 

Alguns cânones e leis papais anulam os votos feitos antes da idade de quinze 
anos, pois julgam que antes dessa idade não se tem entendimento suficiente 
para poder determinar a ordem de toda a vida, como se deve constitui-la. Outro 
cânone concede mais anos ainda à fragilidade humana, pois proíbe que se faça 
o voto monástico antes dos dezoito anos. Isso dá à maioria escusa e razão para 
abandonarem os mosteiros, porquanto a maior parte chegou aos mosteiros na 
infância, antes daquela idade. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

22 
 

Por último, ainda que se pudesse censurar a violação do voto monástico não 
poderia, contudo, seguir-se daí que se deva dissolver o casamento de tais 
pessoas. Porque Santo Agostinho diz 27. quaest. I, cap. Nuptiarum que não se 
deve dissolver tal matrimônio. E não é diminuto o prestígio de Santo Agostinho 
na igreja cristã, ainda que outros, posteriormente, julgaram de maneira diversa. 

Se bem que o mandamento de Deus concernente ao matrimônio liberta a muitos 
deles do voto monástico, os nossos, contudo, apresentam ainda mais razões 
para mostrar que votos monásticos são nulos e não-vinculativos. Porque todo 
culto divino instituído e escolhido por homens, sem mandamento e ordem de 
Deus, para alcançar justiça e a graça de Deus, é oposto a Deus e contrário ao 
santo evangelho e à ordem de Deus, como diz o próprio Cristo em Mt 15: “Em 
vão me adoram com preceitos de homens.”141 Também São Paulo ensina em 
toda a parte que não devemos procurar a justiça em nossos preceitos e cultos 
divinos, inventados por homens, porém que justiça e piedade diante de Deus 
vêm da fé e da confiança, de crermos que Deus nos recebe na graça por causa 
de Cristo, seu único Filho. 

Ora, é mui notório haver os monges ensinado e pregado que a espiritualidade 
excogitada satisfaz pelo pecado e alcança a graça e a justiça de Deus. Que é 
isto senão diminuir a glória e o louvor da graça de Cristo e negar a justiça da fé? 
Segue-se, portanto, daí que esses votos costumeiros foram cultos divinos 
impróprios, falsos. Razão por que também não vinculam. Pois voto ímpio e feito 
contrariamente ao preceito de Deus é não-vinculativo e nulo. Também os 
cânones ensinam que o juramento não deve ser vínculo de pecado. 

Diz São Paulo em Gálatas 5: “De Cristo vos desligastes vós que procurais 
justificar-vos na lei, da graça decaístes.”142 Por isso também estão desligados de 
Cristo e decaíram da graça aqueles que querem ser justificados por intermédio 
de votos, pois roubam a honra de Cristo, o único que justifica, e dão essa honra 
a seus votos e a sua vida monástica. 

Não se pode negar, outrossim, haver os monges ensinado e pregado que eram 
justificados e mereciam a remissão dos pecados por meio de seus votos e vida 
e observância monásticas. Na verdade, inventaram coisa ainda mais desastrada 
e absurda, dizendo que partilhavam suas boas obras aos outros. Agora, se 
alguém quisesse repisar e salientar tudo isso impiedosamente,143 quanta coisa 
poderia reunir de que os próprios monges agora se envergonham e que 
quiseram não ter feito! Além de tudo isso também persuadiram as pessoas de 
que as ordens espirituais inventadas são estados de perfeição cristã. Isto, sem 
dúvida, é exaltar as obras como meio de justificação. Ora, não é pequeno 
escândalo na igreja cristã apresentar ao povo semelhante culto, inventado pelos 
homens sem preceito de Deus, e ensinar que tal culto torna os homens íntegros 
e justos diante de Deus. Porque a justiça da fé, em que se deve insistir mais do 
que qualquer outra coisa na igreja cristã, é obscurecida quando os homens são 
deslumbrados com essa singular espiritualidade angélica e a simulação de 
pobreza, humildade e castidade. 

Ademais, também os mandamentos de Deus e o verdadeiro e genuíno culto são 
obscurecidos quando o povo ouve que apenas os monges estão no estado de 
perfeição. Porque a perfeição cristã é isto: temer a Deus de coração e 
seriamente, e, contudo, ter, outrossim, cordial certeza, fé e confiança de que por 
causa de Cristo temos um Deus gracioso e misericordioso, que podemos e 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

23 
 

devemos pedir-lhe e dele desejar aquilo de que carecemos, e confiantes esperar 
dele auxílio em todas as aflições, de acordo com a profissão e o estado de cada 
um; e que, entrementes, também devemos praticar, com diligência, boas obras 
na vida exterior e servir a nossa vocação. Nisso consiste a verdadeira perfeição 
e o verdadeiro culto a Deus, não em mendigar ou em vestir hábito preto ou cinza, 
etc. Mas o povo comum concebe muitas opiniões perniciosas a partir da falsa 
exaltação da vida monástica, quando ouve que se enaltece sem qualquer 
moderação o estado celibatário. O resultado é que o povo está no estado 
matrimonial de consciência pesada. Quando o homem comum ouve que apenas 
os mendicantes são perfeitos, não lhe é possível saber que pode possuir bens e 
negociar sem pecado. Quando o povo ouve que não vingar-se é apenas um 
conselho, segue-se que alguns pensam não ser pecado exercer vingança fora 
do ofício. Alguns entendem que vingança de forma nenhuma convém aos 
cristãos, nem mesmo à autoridade. 

Também se encontram, em leituras, muitos exemplos de alguns que 
abandonaram mulher e filhos, também seu ofício governamental, retirando-se a 
mosteiros. Isto, disseram eles, é fugir do mundo e procurar vida que agrada mais 
a Deus do que o modo de vida dos outros. Nem podiam saber que se deve servir 
a Deus nos mandamentos dados por ele, não nos mandamentos inventados por 
homens. Ora, estado de vida bom e perfeito é aquele que tem a seu favor o 
mandamento de Deus; por outro lado, é perigoso o estado de vida que não tem 
a seu favor o mandamento de Deus. Foi necessário dar ao povo boa instrução a 
respeito de tais coisas. 

Em tempos passados também Gérson censurou o erro dos monges concernente 
à perfeição, e indicou que em sua época era novidade144 isso de se dizer que a 
vida monástica é estado de perfeição. 

Tantas opiniões e erros ímpios se prendem aos votos monásticos: que justificam 
e tornam íntegro diante de Deus, que são a perfeição cristã, que com eles se 
cumprem tanto os conselhos como os preceitos evangélicos, que têm obras 
supererogatórias,145 as quais não se devem a Deus. Porquanto tudo isso é 
falso, vão e inventado, segue-se que também torna nulos e sem vínculo os votos 
monásticos. 

ARTIGO 28: DO PODER DOS BISPOS 

Muito se escreveu, em tempos passados, sobre o poder dos bispos, e alguns 
confundiram, desastrosamente, o poder dos bispos com a espada temporal. 
Desse baralhamento desordenado resultaram mui grandes guerras, tumultos e 
rebeliões pelo fato de os bispos, sob o pretexto do poder a eles dado por Cristo, 
não só haverem instituído novos cultos e onerado as consciências com a reserva 
de alguns casos146 e com violentas excomunhões, mas também se haverem 
atrevido a entronizar e depor, a seu talante, imperadores e reis,147 abuso que já 
muito antes de nosso tempo foi censurado por pessoas eruditas e piedosas na 
cristandade. Por isso os nossos, para consolo das consciências, se viram 
compelidos a mostrar a diferença entre o poder, espada e autoridade espiritual 
e a secular, e ensinaram que por causa do mandamento de Deus ambos os 
regimes e poderes devem ser honrados e estimados, com toda a reverência, 
como os dois maiores dons de Deus na terra. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

24 
 

Os nossos ensinam que, de acordo com o evangelho, o poder das chaves ou 
dos bispos é o poder e ordem de Deus de pregar o evangelho, remitir e reter 
pecados e administrar e distribuir os sacramentos. Pois Cristo enviou os 
apóstolos com esta ordem Jo 20: “Assim como o Pai me enviou, eu também vos 
envio. Recebei o Espírito Santo. Se de alguns perdoardes os pecados, são-lhes 
perdoados; se lhos retiverdes, são retidos.”148 

Esse poder das chaves ou dos bispos é praticado e exercido apenas através do 
ensino e pregação da palavra de Deus e pela administração dos sacramentos a 
muitos ou a indivíduos, dependendo da vocação que se tiver. Pois com isso se 
conferem não bens corporais, senão coisas e bens eternos, a saber, justiça 
eterna, o Espírito Santo e a vida eterna. Não se podem obter esses bens senão 
pelo ministério da pregação e pela administração dos santos sacramentos. 
Porque São Paulo diz: “O evangelho é o poder de Deus para a salvação de todo 
aquele que crê.”149 Visto, pois, que o poder da igreja ou dos bispos confere bens 
eternos e é praticado e exercido apenas pelo ofício da pregação, de modo 
nenhum embaraça o governo e autoridade temporal. Porque o poder secular 
trata de coisas muito diferentes das do evangelho. O poder temporal não protege 
a alma, porém defende, com a espada e penas físicas, corpo e bens contra poder 
externo. 

Por isso não se devem baralhar e confundir o poder espiritual e o temporal. Pois 
o poder espiritual tem a ordem de pregar o evangelho e administrar os 
sacramentos. Também não deve invadir ofício alheio. Não deve entronizar e 
destronar reis, não deve ab-rogar ou minar as leis civis e a obediência ao 
governo, não deve fazer e prescrever ao poder temporal leis a respeito de 
matéria secular, conforme disse o próprio Cristo: “O meu reino não é deste 
mundo.”150 Também: “Quem me constituiu juiz entre vós?”151 E São Paulo, em 
Fp 3: “A nossa pátria está nos céus.”152 E na Segunda Epístola aos Coríntios, 
capítulo décimo: ”As armas da nossa milícia não são carnais, e sim poderosas 
em Deus, para destruir fortalezas; anulando sofismas e toda altivez que se 
levante contra o conhecimento de Deus.”153 

Dessa maneira os nossos distinguem os ofícios de ambas as autoridades e 
poderes e mandam que os dois sejam tidos em honra como os dons mais 
elevados de Deus na terra. 

Onde, porém, os bispos possuem autoridade temporal e a espada, não as têm 
como bispos, de direito divino, mas de direito humano, imperial, dadas por 
imperadores e reis romanos, para administração temporal de seus bens. E isso 
nada tem que ver com o ofício do evangelho. 

Por isso, segundo o direito divino, o ofício episcopal é pregar o evangelho, 
perdoar pecados, julgar doutrina e rejeitar doutrina que é contrária ao evangelho, 
e excluir da congregação cristã os ímpios cuja vida ímpia seja manifesta, sem o 
emprego de poder humano, mas apenas pela palavra de Deus. E nisso os 
paroquianos154 e as igrejas têm o dever de obedecer aos bispos, de acordo com 
esta palavra de Cristo Lucas 10: “Quem vos der ouvidos, ouve-me a 
mim.”155 Todavia, quando ensinam, introduzem ou estabelecem algo contrário 
ao evangelho, temos ordem de Deus de que em tal caso não devemos obedecer. 
Mt 7: “Acautelai-vos dos falsos profetas.”156 E São Paulo em Gl 1: “Mas, ainda 
que nós, ou mesmo um anjo vindo do céu vos pregue evangelho que vá além do 
que vos temos pregado, seja anátema.”157 E na Segunda Epístola aos Coríntios, 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

25 
 

capítulo 13: “Porque nada podemos contra a verdade, senão em favor da própria 
verdade.”158 Também: “Segundo a autoridade que o Senhor me conferiu para 
edificação, e não para destruir”.159 O mesmo ordena o direito canônico em 2,q.7, 
nos capítulos “Sacerdotes” e “Oves”. E Santo Agostinho escreve na Epístola 
contra Petiliano que também aos bispos regularmente eleitos não se deve 
obedecer caso errem ou ensinem ou ordenem algo contra a santa e divina 
Escritura. 

Agora, que os bispos, quanto ao mais, tenham poder e jurisdição em algumas 
coisas, como, por exemplo, em questões matrimoniais ou no dízimo, têm-nos em 
virtude de direito humano. Quando, porém, os ordinários são negligentes em tal 
ministério, os príncipes têm a obrigação, quer o façam prazerosamente ou não, 
de pronunciar nisso direito160 aos seus súditos, por amor da paz, para evitar 
discórdia e grandes distúrbios nos territórios. 
Discute-se, além disso, sobre se os bispos têm poder para instituir cerimônias 
na igreja e fazer leis respeito a alimentos, dias santos e diferentes ordens de 
ministros da igreja. Os que concedem esse poder aos bispos alegam esta 
palavra de Cristo João 16: “Tenho ainda muito que vos dizer, mas vós não o 
podeis suportar agora; quando vier, porém, o Espírito da verdade, ele vos 
ensinará toda a verdade”.161 Referem também o exemplo de Atos 15, onde 
proibiram o sangue e o sufocado. Alega-se ainda que o sábado foi mudado para 
o domingo, contrariamente aos Dez Mandamentos, segundo pensam, e nenhum 
exemplo é enfatizado e alegado tanto quanto a mudança do sábado. Querem 
sustentar com isso que é grande o poder da igreja, porquanto dispensou nos Dez 
Mandamentos e modificou algo neles. 

Mas a respeito dessa questão os nossos ensinam que os bispos não têm poder 
para instituir e estabelecer algo contra o evangelho, conforme se mostrou acima 
e como ensina o direito canônico em toda a Distinção nona. Ora, é 
evidentemente contrário à ordem e à palavra de Deus fazer ou decretar leis com 
o intuito162 de por isso satisfazer pelo pecado e alcançar a graça. Pois a glória 
do mérito de Cristo é blasfemada quando ousamos merecer graça com tais 
observâncias. Também é patente que por causa dessa opinião as ordenanças 
humanas cresceram incalculavelmente na cristandade e que enquanto isso a 
doutrina da fé e da justiça da fé esteve completamente163 suprimida. Diariamente 
se ordenavam novos feriados, novos jejuns, e se estabeleciam novas cerimônias 
e novas venerações de santos, a fim de com tais obras merecer graça e todo o 
bem junto a Deus. 

Da mesma forma os que instituem ordenanças humanas também agem contra o 
mandamento de Deus com isso de porém pecado em alimentos, dias e coisas 
semelhantes, e oneram a cristandade com a escravidão da lei, como se, para 
merecer a graça de Deus, fosse necessário que existisse entre os cristãos culto 
semelhante ao levítico, cuja instituição Deus teria ordenado aos apóstolos e 
bispos, como alguns escrevem a respeito. E é bem crível que alguns bispos 
foram enganados com o exemplo da lei de Moisés. Daí provieram tão 
inumeráveis ordenações: que é pecado mortal fazer trabalho manual em dias 
santos, ainda quando não haja ofensa a outros; que é pecado mortal omitir as 
horas canônicas;164 que alguns alimentos poluem a consciência; que jejum é 
obra com que se reconcilia a Deus; que em caso reservado o pecado não é 
perdoado a menos que se preocupe primeiro o reservante do caso, não obstante 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

26 
 

o direito canônico não falar da reserva da culpa, senão da reserva das penas 
eclesiásticas. 

De onde têm os bispos o direito e poder de impor tais ordenações165 à 
cristandade, para ilaquear as consciências? Pois em Atos dos Apóstolos, 
capítulo 15, São Paulo proíbe que se ponha o jugo na cerviz dos discípulos.166 E 
São Paulo diz em Coríntios que o poder lhes foi dado para edificar, não para 
destruir.167 Por que então multiplicam os pecados com tais ordenações? 

Existem, porém, claras passagens da divina Escritura que proíbem estabelecer 
semelhantes ordenações para merecer a graça de Deus, ou como se fossem 
necessárias para a salvação. Assim diz São Paulo em Colossenses 2: “Ninguém 
vos julgue, pois, por causa de comida, ou bebida, ou dias determinados, a saber, 
os dias de festa, ou as luas novas, ou os sábados, que é sombra das coisas que 
haviam de vir, porém o corpo é de Cristo.”168 Também: “Se morrestes com Cristo 
para os rudimentos do mundo, por que, como se vivêssemos no mundo, vos 
deixais prender por ordenanças: não manuseies, não proves, não toques? Todas 
estas coisas, com o uso, se destroem e são preceitos e doutrinas dos homens e 
têm aparência de sabedoria.”169 E em Tito 1 São Paulo proíbe abertamente que 
demos ouvidos a fábulas judaicas e mandamentos de homens que se desviam 
da verdade.170 

Também o próprio Cristo diz, Mt 15, a respeito daqueles que insistem com as 
pessoas sobre preceitos humanos: “Deixai-os: são cegos, guias de cegos.”171 E 
reprova tais cultos, dizendo: “Toda planta que meu Pai celeste não plantou, será 
arrancada.”172 

Se os bispos têm o poder de onerar as igrejas com inúmeras ordenanças e de 
ilaquear as consciências, por que então a divina Escritura proíbe tantas vezes 
fazer e observar ordenanças humanas? Por que lhes chama doutrinas de 
demônios?173 Teria o Espírito Santo prevenido contra tudo isso em vão? 
Por isso, visto que tais ordenações, instituídas como necessárias, para 
reconciliar a Deus e merecer graça, são contrárias ao evangelho, de modo 
nenhum é próprio para os bispos impor semelhantes cultos. Pois é necessário 
reter na cristandade a doutrina da liberdade cristã de que não é necessária a 
servidão da lei para a justificação, conforme escreve São Paulo aos gálatas, 
capítulo quinto; “Para a liberdade foi que Cristo nos libertou. Permanecei, pois, 
firmes e não vos submetais de novo a jugo de escravidão.”174 É necessário 
conservar o artigo principal do evangelho: que alcançamos a graça de Deus pela 
fé em Cristo, sem mérito nosso, e que não a merecemos mediante culto instituído 
por homens. 

Que se deve pensar, então, do domingo e de similares ordenanças e cerimônias 
eclesiásticas? A isso respondem os nossos que os bispos ou pastores podem 
fazer ordenações para que as coisas sejam feitas com ordem na igreja, não a 
fim de com elas alcançar a graça de Deus, também não a fim de por elas 
satisfazer pelo pecado ou obrigar as consciências a que as tenham na conta de 
cultos necessários e a julgar que pecam quando deixam de observá-las sem 
escândalo. Assim São Paulo ordenou em Coríntios que as mulheres velem a 
cabeça na congregação175 e que os pregadores não falem todos ao mesmo 
tempo na assembleia, mas ordenadamente, um após outro.176 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

27 
 

É conveniente que a assembleia cristã, por causa do amor e da paz, observe 
tais ordenações e obedeça aos bispos e pastores nestes casos, e as guarde até 
onde um não ofenda o outro, para que não haja desordem ou anarquia na igreja. 
Contudo, de maneira tal, que não se onerem as consciências, de forma a 
pesarem que são coisas necessárias para a salvação e haver que pecam quando 
as violam sem ofensa para outros. Assim como ninguém diz pecar a mulher que, 
sem ofensa para outros, se apresenta em público de cabeça descoberta. 

Tal é a observância do domingo, da Páscoa, do Pentecostes e feriados e ritos 
semelhantes. Pois erram muito os que julgam que a observância do domingo em 
lugar do sábado foi estabelecida como necessária. A Sagrada Escritura ab-rogou 
o sábado e ensina que depois da revelação do evangelho podem omitir-se todas 
as cerimônias da lei antiga. Contudo, visto que era necessário estabelecer um 
dia determinado, a fim de que o povo soubesse quando devia reunir-se, a igreja 
cristã destinou o domingo para esse fim, e tanto mais agrado e disposição teve 
relativamente a tal mudança, para que o povo tivesse um exemplo da liberdade 
cristã e se soubesse que nem a guarda do sábado nem de qualquer outro dia é 
necessária. 

Há muitas discussões falhas sobre a mudança da lei, sobre as cerimônias do 
Novo Testamento, sobre a mudança do sábado. Originaram-se todas da falsa e 
errônea opinião de que devia haver na cristandade um culto similar ao levítico 
ou judaico, e de que Cristo haja ordenado aos apóstolos e bispos que 
excogitassem novas cerimônias necessárias para a salvação. Esses erros se 
introduziram na cristandade quando não se ensinava e pregava de maneira 
límpida e pura a justiça da fé. Alguns sustentam a respeito do domingo que se 
deve guardá-lo, posto não de direito divino, contudo quase que como de direito 
divino. E prescrevem a forma e a medida em que se pode trabalhar em dia santo. 
Mas que outra coisa são tais disputas senão laços para a consciência? Pois 
ainda que procuram mitigar e epiqueizar ordenações humanas, contudo não se 
pode alcançar nenhuma epiquéia177 ou mitigação enquanto está de pé e 
permanece a opinião de que são necessárias. Ora, essa opinião 
necessariamente permanece quando nada se sabe da justiça da fé e da 
liberdade cristã. 

Os apóstolos ordenaram abstenção do sangue e do sufocado. Mas quem 
observa isso hoje em dia? E, contudo, não pecam os que não o observam, 
porque os próprios apóstolos não quiseram onerar as consciências com tal 
escravidão, mas apenas o proibiram por algum tempo, a fim de evitar escândalo. 
Pois nessa ordenação é preciso atentar no artigo principal da doutrina cristã, que 
não é ab-rogado por esse decreto.178 

Quase nenhum dos cânones antigos é observado tal qual reza. E diariamente 
muitas das ordenações se tornam obsoletas, mesmo entre aqueles que 
observam essas ordenações de maneira diligentíssima. Não se pode aconselhar 
nem auxiliar as consciências onde não se observa essa mitigação, para 
sabermos observar essas ordenações de maneira que não as tenhamos por 
necessárias, cientes também de que as consciências não são feridas, ainda que 
desapareçam tais ordenações. 

Os bispos, entretanto, manteriam facilmente a obediência, se não insistissem na 
observância daquelas ordenações que não se podem guardar sem pecado. Mas 
o que fazem agora é proibir a administração das duas espécies no santo 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

28 
 

sacramento, proíbem o casamento dos clérigos e a ninguém recebem a menos 
que jure primeiro que não vai pregar essa doutrina, não obstante acordar ela, 
fora de dúvida, com o santo evangelho. As nossas igrejas não pedem que os 
bispos voltem a estabelecer a paz e a unidade com prejuízo para a honra e a 
dignidade deles, conquanto em caso de necessidade os bispos devem fazer 
também isso. Pedem somente que os bispos relaxem algumas cargas injustas 
que em tempos passados não existiam na igreja e foram recebidas 
contrariamente ao costume da igreja cristã universal. Talvez de início hajam tido 
alguma razão, mas em nossos tempos já não são congruentes. Também é 
manifesto que algumas ordenanças foram recebidas por causa de falta de 
entendimento. Razão por que os bispos deveriam ter a bondade de mitigar essas 
ordenanças, visto que tal mudança não prejudica a conservação da unidade da 
igreja cristã. Porque muitas ordenações de origem humana com o passar do 
tempo caíram por si mesmas, não sendo necessário guardá-las, conforme 
testifica o próprio direito papal. Se isso, porém, é de todo impossível, e se não 
se pode conseguir que eles moderem e ab-roguem ordenações humanas que 
não se possam guardar sem pecado, então devemos seguir a norma apostólica 
que nos ordena obedecer antes a Deus que aos homens.179 

São Pedro proíbe aos bispos o domínio, como se tivessem o poder de coagir as 
igrejas ao que eles quisessem.180 Agora não se trata de como privar os bispos 
de seu poder; pede-se e deseja-se, isto sim, que não coajam as consciências a 
pecado. Se, porém, não fizeram isso, desprezando esse pedido, reflitam então 
sobre como responderão a Deus por isso, porquanto com essa sua pertinácia 
dão causa a divisão e cisma, coisa que em justiça devem ajudar a prevenir. 

CONCLUSÃO 
 
Estes são os artigos principais que são considerados como controvertidos. 
Embora se pudesse haver falado de número muito maior de abusos e erros, 
contudo, para evitar prolixidade e extensão, citamos apenas os precípuos, a 
partir dos quais facilmente se pode ajuizar quanto aos outros. Pois em tempos 
passados houve muita queixa sobre as indulgências, sobre peregrinações, 
abuso em matéria de excomunhão. Os pastores tinham infinitas contendas com 
os monges quanto a ouvir confissões, a respeito de sepultamento, no tocante a 
prédicas em ocasiões extraordinárias e relativamente a inúmeras outras coisas. 
Com as melhores intenções e por amor da cortesia passamos tudo isso por alto, 
a fim de que tanto melhor se pudessem notar os pontos principais nessa questão. 
Não se deve julgar que qualquer coisa haja sido dita ou mencionada por ódio ou 
para infamar. Relatamos apenas aquilo que julgamos necessário aduzir e 
mencionar, a fim de que daí se pudesse tanto melhor perceber que, em doutrina 
e cerimônias, entre nós nada se recebeu que seja contra a Sagrada Escritura ou 
a igreja cristã universal. Porque deveras é público e manifesto havermos evitado, 
diligentissimamente e com a ajuda de Deus (para falar sem vanglória), que se 
introduzisse, alastrasse e prevalecesse em nossas igrejas qualquer doutrina 
nova e ímpia. 
Seguindo o edito, quisemos apresentar os artigos supramencionados, como 
declaração de nossa confissão e da doutrina dos nossos. E caso alguém entenda 
que fala algo, estamos prontos a dar-lhe informação mais ampla, com base na 
divina Escritura Sagrada. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

29 
 

De Vossa Majestade Imperial mui submissos e obedientes: 
 
João, Duque da Saxônia, eleitor 
Jorge, Margrave de Brandenburg 
Ernesto, Duque de Lüneburg 
Filipe, Landgrave de Hesse 
João Frederico, Duque da Saxônia 
Francisco, Duque de Lüneburg 
Wolfgang, Príncipe de Anhalt 
Burgomestre e Conselho de Nurembergue 
Burgomestre e Conselho de Reutlingen 

  

  

  

N O T A S 

 
A - O texto alemão do prefácio é de pena de Gregor Brück, chanceler do 
Eleitorado Saxônio. Justus Jonas é o autor da tradução latina do prefácio. É essa 
tradução latina que vertemos em português. Enquanto diminui o número de 
pessoas capazes de ler, com inteiro proveito, os originais alemão e latino das 
Confissões Luteranas, cresce o número daqueles que entendem inglês. A edição 
inglesa de T. G. Tappert (The Book of Concord, Fortress Press, Philadelphia, 
1959), que traz a tradução do prefácio germânico, é livro de fácil aquisição. 
Favorecerá, por isso, a número crescente de leitores o fato de havermos 
traduzido o prefácio latino para a edição portuguesa. 

B - Carlos V, 1500 - 1558. 

C - No original, secus. Texto alemão: nicht recht. Na Concordia Triglotta, em que 
a tradução do prefácio da Confissão de Augsburgo se baseia no texto latino, lê-
se: “in a different manner.” O advérbio secus tem ambas as acepções, mas já 
que o prefácio latino é tradução do prefácio germânico, damos preferência ao 
nicht recht. 

D - No original, de cetero. Concordia Triglotta traduz “for the future”. Assim 
também Leif Grane e Bernd Moeller (Die Confessio Augustana, p. 13): “in 
Zukunft”. Cremos que Justus Jonas teria escrito in ceterum houvesse sua 
intenção sido a de dizer “para o futuro”, se bem que o contexto parece sugerir a 
tradução “para o futuro” como a melhor. 

E - No dia 20 de junho de 1530. 

F - No dia 22 de junho. 

G - Dia 24 de junho. Concordia Triglotta (p. 40), por engano, traduz proxima sexta 
feria (sic) com “on next Wednesday”. A apresentação foi transferida para sábado, 
25 de junho. 

H - Ou transmitiram. No original: tradiderint. 

I - Adotamos a variante sumus et militamus. Cf. BSLK. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

30 
 

J - A Arquiduque Fernando da Áustria, desde 1526 rei da Hungria e da Boêmia, 
irmão do imperador. 

K - Regensburg. 1527. Compareceu número muito reduzido de pessoas, e a 
dieta terminou sem resultados. 

  

1. Vid. Nota em I, Símbolo Niceno. 

2. No original alemão: Wesen. Texto latino: essentia. 

3 “Aquilo que subsiste por si mesmo” = hupóstasis, termo usado na igreja antiga 
conta o modalismo, segundo o qual o Pai, o Filho e o Espírito Santo são três 
modos ou manifestações do Deus único. Cf. em CR 4,38 as autoridades citadas 
por Melanchthon no Colóquio de Worms de 1541 para CA I. Em definitiones 
multarum appellationum, quarum in Ecclesia usus est (Melanchthons Werke in 
Auswahl, vol. II,2, 1953, ed. Hans Engelland, p. 782s.). Melanchthon define 
“pessoa” assim: Persona est substantia, individua, intelligens, incommunicabillis, 
non sustentata in alia natura. Sic loquitur Ecclesia et vocabulo personae hoc 
modo utitur. Graeci hupóstasin et huphistámenon dixerunt, id est, subsistens. 
Leonardo Hutter (Loci communes theologici, locus I, cap. I, q. III, prop. III) 
descreve a elaboração do conceito de pessoa congruente com o mistério da 
Trindade. Sobre o uso do conceito de subsistência (hupóstasis) para determinar 
o conceito de pessoa (reduzindo este ao sentido formal, único que lhe convém 
na doutrina da Trindade) vid., p. ex., Werner Elert, Der christliche Glaube, 3ª ed., 
de Ernst Kinder, 1956, p. 220. 

4. Adeptos da heresia de Manes, do século III d. C. Combinação do dualismo 
persa de Zoroastro com elementos gnósticos e cristãos. 

5. Gnósticos do século II. 

6. Do nome do heresiarca Ário, teólogo de Alexandria (ca. 270-336), que negava 
a consubstanciabilidade do Filho com o Pai (Cristo, ainda que anterior ao mundo, 
é, contudo, um poiema de Deus). O Concílio de Nicéia (Bitínia, Ásia Menor, 325, 
também chamado I Concílio de Nicéia – o II reuniu-se em 787) condenou essa 
doutrina. Os arianos dividiram-se em “homoi-usianos” (homoios e ousia), 
também chamados semi-arianos, ou seminicenos (o Filho é de substância similar 
à do Pai, i. e., não idêntica nem diferente. P. ex., Basílio de Ancira, o líder), 
“homoianos” (o Filho é semelhante ao Pai. V. g., Acácio de Cesaréia, de onde 
os acacianos, mais tarde liderados por Eudóxio) e “an-homoianos”, os arianos 
radicais, chamados de arianos propriamente ditos (o Filho em tudo é 
dessemelhante do Pai. P. ex., Eunômio). O Concílio de Nicéia definiu-se pelo 
“homoousios” (o Pai e o Filho são de substância idêntica). Daí o termo 
heterousianos para designar os sectários do arianismo. Semi-ariano, 
inicialmente sinônimo de “homoi-usiano”, mas além passou a ser sinônimo de 
macedoniano e pneumatômaco, porque muitos “homoi-usianos”, ainda que 
tinham chegado a aceitar uma formula “homo-usiana” quanto ao Pai e ao Filho, 
haviam aderido a Macedônio (patriarca de Constantinopla, deposto pelo Sínodo 
de Constantinopla em 360), e diziam que o Espírito Santo não é homoousios 
com o Pai e o Filho, de onde o nome de peneumatômacos, que significa 
“difamadores do Espírito”. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

31 
 

7. De Eunômio, falecido cerca de 393, e que chegou a ser a figura principal do 
arianismo radical. 

8. Como negadores da Trindade. 
 
9. Os samosatenos, também chamados paulianistas, foram sectários de Paulo 
de Samôsata, bispo de Antioquia. Em 269 foi deposto da sé antioquiana. Lutero 
e Melanchthon o condenaram porque negava a personalidade do Logos. Há 
quem julgue duvidosa a inclusão de Paulo de Samôsata entre os adeptos do 
monarquianismo dinamista (o Filho é simplesmente um poder de Deus, o divino 
repousava sobre o homem Jesus como um poder, dúnamis). Também há quem 
pensa que binitarismo dinamista seria descrição mais exata (porque falavam da 
existência do Pai e do Filho, ou Espírito, dentro da Divindade, sem ênfase 
especial sobre a unidade e a relação entre ambos). Outros preferem chamá-los 
de trinitários econômicos (nome dos adeptos da teoria de que o Filho e o Espírito 
não são hipóstases plenas, mas têm o status de economias ou dispensações 
funcionais do Deus único extrapoladas para as finalidades da criação e da 
redenção. 

10. Texto latino: neotericos (novos, modernos). Com samosatenos novos a 
Confissão de Augsburgo mira aos primeiros espiritualistas antitrinitários da 
época da Reforma (V. g. João Campano: o Espírito Santo é apenas operação ou 
efeito de Deus e do Cristo). 

11. No original, Erbsünde, “pecado hereditário”. Texto latino: Peccatum originis. 
Na dogmática neo-escolástica a expressão peccatum originale geralmente é 
usada para designar duas coisas: o peccatum originale originans, o pecado 
adâmico, e o peccatum originale originatum, o pecado hereditário dos filhos de 
Adão. Cf. Urs Baumann, Erbsünde? (1970), p. 18 s. Num ensaio intitulado “Die 
Erbsünde und das Konzil von Trient”, E. Gutwenger SJ, no interesse de uma 
terminologia impecável (“Im Interesse einer einwandfreien Terminologie”), 
reserva o termo “Ursünde” para o peccatum originale originans e usa “Erbsünde” 
para designar o peccatum originale originatum (Zeitschrift für katholische 
Theologie, vol. 89, 1967, p. 433, nota 1). Outros autores traduzem peccatum 
originale originans com Ursprungssünde. 

12. So naturlich geborn werden. Texto latino: Secundum naturam propagati. Com 
“naturalmente” se quer excluir o Cristo. 

13. Sectários de Pelágio, frade britânico (c. 360 - c. 420). 

14. Os reformadores acusaram os escolásticos de pelagianos. Também a 
Zwinglio, que considerava o pecado original enfermidade, não pecado, 
argumentando que o pecado está ligado com a culpa: Sic ergo diximus 
originalem contagionem morbum esse, non peccatum, quod peccatum cum culpa 
coniunctum est (de peccato originali declaratio, CR 92, 372, 4). 

15. No original: geborn aus der reinen Jungfrauen Maria. Vid. BSLK, p. 54. Vid. 
Artigos de Esmalcalde, Parte I, 4, e nota. 

16. In einer Person also unzertrennlich vereiniget. Não traduzimos o “also”, que 
aliás falta na cópia de Espalatino (cf. BSLK, p. 54, aparato crítico). A doutrina 
das duas naturezas inseparavelmente unidas na unidade da pessoa é formulada 
na confissão do Concílio de Calcedônia (451). 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

32 
 

17. O Símbolo dos Apóstolos, ou Credo Apostólico. 

18. Rm 3.21-26; 4.5. 

19. Ou: do ministério da pregação. No original: Vom Predigtamt. 

20. Por exemplo Sebastião Franck, falecido em 1542. Ensinava que a palavra 
invisível operava sem meios. 

21. Em contraste com as obras desnecessárias mencionadas nos artigos XX e 
XXVI da CA. 

22. Lc 17.10. 

23. Comenta Wilhelm Maurer que esse allezeit sein und bleiben resiste a uma 
compreensão apenas futura da perpetuo mansura, encerrando antes em si a 
existência dela no presente e no passado. No ensaio “Ecclesia perpetuo 
mansura im Verständnis Luthers”, publicado em Erneuerung der Einen Kirche, 
vol. 11 de Kirche und Konfession, Göttingen, 1966, p. 32. 

24. Versammlung. Texto lat.: congregatio. 

25. Na ed. Tappert (p. 32) falta a tradução da palavra einträchtiglich. 
 
26. Cf. artigo XV, Das Ordenações Eclesiásticas. 

27. Ef 4.5,6. 

28. Mt 23.2. 

29. Rigoristas da igreja africana antiga. Negaram o ofício aos bispos que se 
haviam portado indignamente na perseguição de Diocleciano, declararam nulas 
as ordenações feitas por esses bispos e afirmavam que os sacramentos 
administrados por pessoas dignas de excomunhão não tinham valor. 

30. Observa Peter Brunner (Pro Ecclesia, 185-186) que as palavras “im 
Abendmahl” (“in coena Domini”) devem ser entendidas não só como indicação 
de lugar e tempo, mas antes em sentido instrumental (a realização da ceia seria 
o meio porque o corpo e sangue de Cristo se tornam presentes). “Na ceia” 
significaria, portanto, a celebração toda, desde as palavras da instituição até a 
distribuição. Conclui o autor que à luz da CA X se pode desistir de isolar um 
ponto de celebração, assinalando-o como o momento que efetuaria a presença 
do corpo e sangue. 

31. Unter. Cf. Apologia X, 1: cum; Catecismo Maior, Do Sacramento do Altar, 8: 
in und unter; Fórmula de Concórdia, Epítome VII, 6: mit. Werner Elert (Der 
christliche Glaube, p. 387) observa que essa viariação no uso das preposições 
prova que elas não têm a tarefa de uma definição precisa. Segundo o autor, 
parafraseiam o simples fato de que pão e vinho continuam pão e vinho, sendo, 
porém, no ato sacramental, portadores da presença, do oferecimento e da 
recepção do corpo e sangue de Cristo. A fórmula “in, sub et cum”, diz ele, não 
tem o sentido de um sucedâneo especulativo de alguma fórmula escolástica 
(“spekulative Ersatz irgendeiner scholastischen Formel”). 

32. Unter der Gestalt des Brots und Weins. “Gestalt” = aparência, forma; 
“Erscheinungsform” (BSLK, p. 64, nota 1), forma externa, espécie. Na doutrina 
da transubstanciação: espécies = acidentes do pão e do vinho. Observa a nota 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

33 
 

1, p. 64, BSLK, a propósito do termo “Gestalt” em CA X: “Vielleicht Anklang na 
kath. Sprauchgebrauch....” (“talvez reminiscência do uso idiomático católico...”.) 
E ilustra com um texto das teses de Wimpina contra os Artigos de Schwabach: 
depois da “Tirmung” (consagração), diz Wimpina, fica apenas a “Gestalt” do pão 
e do vinho, e “unter jetlicher Gestalt” (“sob cada uma das espécies”) está o 
verdadeiro corpo e sangue de Cristo, e o Cristo inteiro, individido e completo (WA 
XXX, 3; 190, 10 ss.) Cf. E. F. Karl Müller, Symbolik, 1896, p. 347, nota 7: “Die 
Worte des deutschen Textes, ‘dass wahrer Leib und Blud Christi wahrhaftiglich 
unter der Gestalt des Brods un Weins im Abendmahl gegenwärtig sei’, 
entsprechen der geläufigen römischen Redeweise”. (grifo do autor.) Sobre as 
espécies eucarísticas, ou santas espécies, no sentido de aparências do pão e 
do vinho depois da transubstanciação cf. também IV Concílio de Latrão, 1215 
(Denziger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, 802): Iesus Christus, cuius 
corpus et sanguis in sacramento altaris sub speciebus panis et vini veraciter 
continentur, transsubstantiatis pane in corpus, et vino in sanguinem potestate 
divina. – Observa P. Brunner (Pro Ecclesia, p. 187) que não se deve aceitar uma 
interpretação da expressão “unter der Gestalt” no sentido da doutrina romana da 
transubstanciação. O sentido, diz ele, é: “unter dem sinnlich wahrnehmbaren 
Ding, das Brot und Wein ist” (“sob a coisa sensorialmente perceptível, que é pão 
e vinho”) 

33. A absolvição particular, individual. 

34. SL 19.12. Almeida RA: “Quem há que possa discernir as próprias faltas?” 
Sobre a confissão cf. artigo XXV e notas. 

35. Mt 3.8. 

36. P. ex. João Denck (ca. 1500-1525) 

37. Rigoristas de Roma (século III) que negavam readmissão aos que haviam 
apostatado em tempo de perseguição e aos impuros e assassinos. 

38. Acréscimo no texto alemão da edição príncipe de Melanchthon (1531): 
Darumb werden diejenigen verworfen, so lehren, die Sakrament machen gerecht 
ex opere operato ohne Glauben, und lehren nicht, dass dieser Glaub dazu getan 
soll werden, dass da Vergebung der Sünde angeboten werde, welche durch 
Glauben, nicht durchs Werk erlangt wird. Esse texto é substancialmente idêntico 
ao acréscimo que aparece na edição príncipe latino de Melanchthon. (Cf. o texto 
latino do acréscimo e a tradução portuguêsa em CA XIII, 2, tradução do texto 
latino, nota em “pelos sacramentos”.) 

39. Vom Kirchenregiment. Texto latino: De ordine ecclesiastico. Kirchenregiment, 
ordo aqui designam o ofício da direção espiritual da congregação. 

40. Ohn ordentlichen Beruf. 

41. Feier, aqui no sentido de Feiertag. Texto latino: Feriae. 

42. Polizei. Aqui no sentido de Staatsordnung, politeia (cf. BSLK, p. 70, nota 3) 
ou Staatsverwaltnung. 

43. Aufgelegte Eide Tun. Texto latino: iurare postulantibus magistratibus. 

44. Max Keller -Hüschemenger (Die Augsburgische Konfession, p. 16), adotando 
uma variante do manuscrito de Espalatino (cf. BSLK, p. 71, aparato crítico), 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

34 
 

entendem a parte que vai de “quanto o fato é” até “justiça do coração” como 
razões atribuídas aos adversários condenados aqui pela CA. Isso os obriga a 
transformar um “dann” em “und” e um “und” em “aber”. 

45. At 5.29. 

46. Segundo um relatório da época, os anabatistas da Turíngia ocidental 
(Melchior Rinck) ensinavam que separado de Deus nada pode ser eterno, razão 
por que todos os diabos e os homens condenados devem, finalmente, chegar a 
Deus e ser salvos. 
 
47. 1 Co 2.14. Almeida RA: “não aceita as coisas do Espírito de Deus”. 

48. Jo 8.44. 

49. Cf., vg., Lutero, Sermon von den guten Werken, 1520, WA VI, 202 ss.; Kurze 
Form der zehn Gebote, 1520, WA VII, 104 ss.; os 
Dez Mandamentos no Catecismo Menor e no Catecismo Maior, adiante, Partes 
VI e VII. 

50. Cf. 1 Tm 2.5. 

51. Ef 2.8,9. 

52. Rm 5.1. Almeida RA: “Justificados, pois, mediante a fé, tenhamos (ou temos) 
paz com Deus.” 

53. Cf. Tg 2.19. 

54. Hb 11.1. 

55. Tract. In Ep. Joh. Ad Parth. X 2. MSL 34, 2055. Pseudo-Agostinho, De 
congnitione verae vitae 37. MSL 40, 1025. 

56. Sollen und mussen. 

57. Lutero: “Quando assino à fé posição tão excelsa e rejeito tais obras infiéis, 
incriminam-me de proibir as boas obras, quando a verdade é que bem quero 
ensinar obras da fé verdadeiramente boas.” WA VI, 205. 

58. Jo 15.5. 

59. Sob o sultão Suleimã II, os turcos conquistaram a Hungria e chegaram até 
diante de Viena (1529), constituindo-se no grande perigo para o Império. 

60. 1 Tm 2.5. 

61. Rm 8.34. 

62. 1 Jo 2.1. 

63. Os artigos I - XXI. 

64. Fast. Cf. as acepções de fast em A. Götze, Glossar. Texto latino: fere. 

65. Gemeiner chritlichen, já auch romischer Kirchen. “Gemeine” = “allgemeine.” 
Texto latino: vel ab ecclesia catholica vel ab ecclesia Romana. 

66. Original: so viel aus der Väter Schriften zu vermerken. Cf. texto latino 
(quatenus ex scriptoribus nobis nota est. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

35 
 

67. Irrung = “Störung”, “Streit.” Cf. A. Götze, Glossar. 

68. Kein befindlicher Ungrund oder Mangel. “Empfindlich” e “bemerkenswert” são 
as duas acepções do adjetivo “befindlich” registradas por A. Götze, (Glossar). 

69. Nicht. Sobre “nicht – nichts” Cf. A. Götze, Glossar. Espalatino: nichts. Texto 
latino: de nullo articulo fidei dissentiant. 

70. Gemeiner christlichen Kirchen. Texto latino: ab ecclesia catholica. Vid. Nota 
em Conclusão da Parte I, seção 1ª. 

71. Unchristlich oder frevenlich. A. Götze, Glossar, em fref(en)lich: “kühn, 
unverschämt; mutwillig; gewalttätig.” 

72. Mt 26.27. 

73. Ou: e interpretá-las erroneamente, como se. No original:.., und 
glossieren......., als. 

74. 1 Co 11.20 ss. 

75. Até o século XIII. Cf. Pe. Dr. M. Teixeira - Leite Penido, Os Mistérios dos 
Sacramentos, Vozes, 1954, p. 250: “De fato, na sinaxe antiga comungavam 
todos sob as duas espécies. Aliás, só no século XIII cessou por completo este 
uso na Igreja latina. Continuam-no ao orientais.” 

76. Caecilius Cyprianus Thascius, bispo de Cartago, nasceu em Cartago, entre 
200 e 210. Muitas vezes chamado de Papa Africano. Decapitado em 258. Foi o 
primeiro bispo africano que teve morte de mártir. Sua obra mais importante é De 
ecclesiae catholicae unitate. 

77. Comm. In Zeph. c. 3. MSL 25. 

78. Papa Gelásio, 492 – 496. Decretum Gratiani p. III, De consecr. dist. 2 c. 12. 
A Confessio Augustana variata traz a íntegra da sentença de Gelásio: 
Comperimus autem quod quidam, sumpta tantum corporis sacri portione, a calice 
sacri cruoris abstineant, qui procul dubio, quoniam nescio qua superstitione 
docentur astringi, aut integra Sacramenta percipiant, aut ab integris arceantur, 
quia diuisio vnius eiusdemque mysterij, sine grandi sacrilegio non potest accidere 
(Corpus Reformatorum 27, 381). 

79. Nindert (= nirgends). 

80. A procissão de Corpus Christi, em que se leva a hóstia consagrada. A 
procissão realiza-se desde o século XIV. A festa de Corpus Christi (quinta-feira 
seguinte à Oitava de Pentecostes, isto é, quinta-feira seguinte ao domingo da 
Santíssima Trindade), também chamada festa do Corpo de Deus e festa do 
Santíssimo, foi instituída pelo Papa Urbano IV (século XIII). 

81. 1 Co 7.2. 

82. 1 Co 7.9. 

83. Mt 19.11. Almeida RA: “Nem todos são aptos para receber este conceito.” 

84. Gn 1.27. 
 
85. A princípio proibiam-se aos clérigos apenas o segundo matrimônio, o 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

36 
 

casamento depois da ordenação, mais tarde relações sexuais antes da 
celebração da eucaristia, e, finalmente, desde o século IV, depois do surgimento 
da missa diária, todo o relacionamento conjugal. Na Alemanha do século XII a 
maioria dos sacerdotes ainda era casada. 

86. 1 Tm 3.2. 

87. Siegfried de Mogúncia, por ocasião de sínodos em Erfurt e Mogúncia, 1075. 

88. O Concílio de Nicéia (325) recusou-se a exigir o celibato. Quanto aos 
cânones a que se refere o texto, vid. Decretum Gratiani I, d. 82, c. 2 – 5; d. 84, 
4. 

89. Vid. Nota à tradução do texto latino, seção 2ª. 

90. Ou reflexão. No original, aus grossem Bedenken. 

91. No original: die Schärfen und rigorem. 

92. Unchristliche. 

93. Tumbherrn - Domherren. 

94. Kurtisan - Höfling. 

95. Assim no original. In clero = no clero. 

96. Ou, entretanto. No original, allein. 

97. 1 Tm 4.1,3. 

98. Jo 8.44. 

99. Tradução da tradução alemã. 

100. Betrauung - Bedrohung. 

101. Ou merecidamente. No original, billing. 

102. Cf. 1 Co 11.27. 

103. Kaufmess und Winkelmess. Missa particular = missa celebrada sem 
congregação. 

104. Präbende = Einnahme, Pfründe. 

105. Na carta aos Hebreus. 

106. Hb 9.26,28; 10.10,14. 

107. Männiglich = jedermann. 

108. 1 Co 11.20 ss. 

109. No original: Die Diakonen sollen nach den Priestern ordentlich das 
Sakrament empfahen vom Bischof oder Priester. Cânone 18 do Concílio de 
Nicéia. 

110. Etwa. Cf. A. Götze, Glossar. 

111. Pfarrmess. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

37 
 

112. Cassiodoro, História ecclesiastica tripartita, IX, 38. MSL 69, 1155D, citado 
de Sócrates Escolástico, História ecclesiastica (para os anos 305 – 439), V. 22, 
MSG 67, 636 s. Cassiodoro (Flavius Magnus Aureolus Cassiodorus Senator), ca. 
485 –ca.580, nascido na Calábria, tornou-se monge em 540. A História tripartita 
compreende uma tradução das histórias eclesiásticas de Sócrates Escolástico, 
Teodoreto e Sozômeno, feita sob a supervisão de Cassiodoro. 

113. Des gegenwärtigen Menschen, “do homem presente”, ou “do homem que 
está diante de nós.” 

114. Ou nomeadamente, nomeando-os expressamente. No original, namhaftig. 
Cf. A. Götze, Glossar. 

115. Sl 19.12. Almeida RA: “Quem há que possa discernir as próprias faltas?” 

116. Jr 17.9. traduzimos o texto alemão (BSLK, p. 99): Des Menschen Herz ist 
so arg, dass man’s nicht auslernen kann. (Em alemão moderno, “auslernen” 
significa levar a cabo o aprendizado, aprender totalmente.) Almeida RA: 
“Enganoso é o coração, mais do que todas as coisas, e desesperadamente 
corrupto, quem o conhecerá?” 

117. Sl 37.5. Almeida RA: “Entrega o teu caminho ao Senhor.” 

118. Decr. Grat. p. II c. 33 qu. 3. De poenitentia d. I c. 87, 4. Crisóstomo, Homilia 
31, in ep. ad Hebr. MSG 63, 216. 

119. Glosa ao Decr. Grat. De poenitentia 5, 1. Lião 1506 s. 375 b: Melius dicitur 
eam [i.e., confessionem] institutam fuisse a quadam universalis ecclesiae 
traditione quam ex novi vel veteris testamenti auctoritate. 

120. Cf. sobre a confissão Concílio de Trento, sessão XIV, cânone 8 (Denzinger-
Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, ed. de 1965, número 1708): Si quis 
dixerit, confessionem omnium peccatorum, qualem Ecclesia servat, esse 
impossibilem, et traditionem humanam a piis abolendam; aut ad eam non teneri 
omnes et singulos utriusque sexus Christi fideles iuxta magni Concilii 
Lateranensis constitutionem, semel in anno, et ob id suadendum esse Christi 
fidelibus, ut non confiteantur tempore Quadragesimae: an.s. (“Se alguém disser 
que a confissão de todos os pecados, tal como a observa a Igreja, é impossível 
e é tradição humana que deva ser abolida por pessoas piedosas; ou que não 
são obrigados a ela, uma vez por ano, todos e cada um dos fiéis de Cristo, de 
ambos sexos, segundo a constituição do grande Concílio Lateranense, e que por 
isso os fiéis de Cristo devem ser persuadidos a não se confessarem no tempo 
da Quaresma: seja anátema.”) O cânone refere-se ao IV Concílio de Latrão, de 
1215 (Cf. Capítulo 21, Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, 812: 
Omnis utriusque sexus fidelis, postquam ad annos discretionis prevenerit, omnia 
sua solus peccata saltem semel in anno fideliter confiteatur proprio sacerdoti......) 
Sobre a obrigatoriedade da confissão de pecados mortais cf. Concílio de Trento, 
sessão XIV, cânone 7 (Denzinger-Schönmetzer, 1707): Si quis dixerit, in 
sacramento paenitentiae ad remissionem peccatorum necessarium non esse 
iure divino confiteri omnia et singula peccata mortalia, quorum memoria cum 
debita et diligenti praemeditatione habeatur, etiam occulta, et quae sunt contra 
duo ultima decalogi praecepta, et circumstantias, quae peccati speciem mutant; 
sed eam confessionem tantum esse utilem ad erudiendum et consolandum 
paenitentem, et olim observatam fuisse tantum ad satisfactionem canonicam 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

38 
 

imponendam; aut dixerit, eos, qui omnia peccata confiteri student, nihil relinquere 
velle divinae misericordiae ignoscendum; aut demum non licere confiteri peccata 
venialia: an. s. (“Se alguém disser que no sacramento da penitência não é 
necessário por direito divino, para a remissão dos pecados, confessar todos e 
cada um dos pecados mortais de que haja lembrança depois de devida e 
diligente reflexão, também pecados ocultos, e aqueles que são transgressões 
dos dois últimos preceitos de Decálogo, e as circunstâncias que mudam a 
natureza do pecado, porém que essa confissão é apenas útil para instruir e 
consolar o penitente, e que antigamente ela foi observada tão-só com a 
finalidade de impor uma satisfação canônica; ou se disser que aqueles que se 
esforçam para confessar todos os pecados não querem deixar nada à divina 
misericórdia para perdão; ou, finalmente, que não é lícito confessar pecados 
veniais: seja anátema.”) 

121. Tomás de Aquino, Summa Theologiae, secunda secundae, questio 147, 
articulus 1 (texto latino da S. Th., cura et studio Sac. Petri Caramello, cum textu 
ex recensione Leonina, Taurini – 1952 – Romanae, p. 634): Assumitur enim 
ieiunium principaliter ad tria. Primo quidem, ad concupiscentias carnis 
comprimendas.... Secundo, assumitur ad hoc quod mens liberius elevetur ad 
sublimia contemplanda.... Tertio, ad stisfaciendum pro peccatis. Unde dicitur Ioel 
2, /12/: Convertimini ad me in toto corde vestro: in ieiunio et fletu et planctu. (“Pois 
do jejum se faz uso principalmente para três finalidades. Em primeiro lugar, para 
reprimir as concupiscências da carne.... Usa-se dele em segundo lugar a fim de 
que a mente se eleve de maneira mais livre para contemplar as coisas 
elevadas.... Em terceiro lugar, a fim de satisfazer por pecados. De onde dizer-se 
Joel 2.12: Convertei-vos a mim de todo o vosso coração; em jejum, e choro, e 
pronto.”) 

122. Mt 15.1-20. 

123. Mt 15.9 Almeida RA: “E em vão me adoram, ensinando doutrinas que são 
preceitos de homens.” 

124. Mt 15.11. 

125. Rm 14.17. 

126. Cl 2.16. 

127. At 15.10,11. 

128. 1 Tm 4.1-3. 

129. Sobre Joviniano vid. Apologia XXIII, 67, nota em “tempo de Joviniano.” 

130. Lc 21.34. No original, mit Fullerei = Völlerei, comilança, orgia. 

131. Mt 17.21; Mc 9.29. 

132. 1 Co 9.27. 

133. Eusébio, História Eclesiástica V, 24, 13, p. 494, 24, ed. de Schwartz. Vid. 
FC, Epítome X, 7; Decl. Sól. X, 31. 

134. Cassiodoro, História tripartita IX, 38. MSL 69, 1154 A, citado de Sócrates, 
História ecclesiastica V 22. MSG 67, 628 B. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

39 
 

135. Tomás de Aquino, Summa Theologiae, 2a. 2ae., q. 189, art.3, ad 3 (texto 
lat. cura et studio Sac. Petri Caramello, p. 852): Rationabiliter autem dici potest 
quod etiam per ingressum religionis aliquis consequatur remissionem omnium 
peccatorum. Si enim aliquibus eleemosynis factis homo potest statim stisfacere 
de peccatis suis, secundum illud Dan. 4, ‘Peccata tua eleemosynis redime’; muto 
magis in satisfactionem pro omnibus peccatis sufficit quod aliquis se totaliter 
divinis obsequiis mancipet per religionis ingressum, quae exedit omne genus 
satisfactionis, etiam publicae poenitentiae, ut habetur in Decretis, XXXIII caus., 
qu. 2, cap. Admonere; sicut etiam holocaustum excedit sacrificium, ut Gregorius 
dicit, super Ezech. Unde in Vitis Patrum legitur quod eandem gratiam 
consequuntur religionem ingredientes quam consequuntur baptizati. (“Além 
disso, pode dizer-se razoavelmente que também pelo ingresso na religião a 
gente obtém remissão de todos os pecados. Pois se, feitas algumas esmolas, 
pode o homem satisfazer imediatamente pelos seus pecados, de acordo com 
Daniel 4: ‘Redime os teus pecados por meio de esmolas’, muito mais é suficiente 
para satisfazer por todos os pecados que a pessoa se devote integralmente ao 
serviço divino pelo ingresso na religião, o que excede todo gênero de satisfação, 
até o da penitência pública, conforme os Decretos, XXXIII caus., qu. 2, cap. 
Admonere; assim como um holocausto excede a um sacrifício, conforme diz 
Gregório, Homilia sobre Ezequiel. De onde ler-se nas Vidas dos Pais que pelo 
ingresso na religião se consegue a mesma graça que se alcança pelo batismo.”) 
– “Ingressar na religião”, neste texto, quer dizer entrar numa ordem religiosa, 
fazer votos monásticos, também chamados “votos da religião” (os três votos de 
pobreza, obediência e castidade). 

136. 1 Co 7.2. 

137. Mit der Gabe der Jungfrauschaft. 

138. Gn 2.18. 

139. Cf. Tomás de Aquino, Summa Theologiae II, 2, q. 88 art. 1, 8. 

140. So geschwind. Cf. A. Götze, Glossar (rasch, entschlossen, schlagfertig; 
pfiffig, listig, vorschnell; böse, túckisch, etc.) Concordia Triglotta, p.78: scharf. 

141. Mt 15.9. 

142. Gl 5.4. 

143. Unglimpflich treiben und aufmutzen. 

144. Mal traduzido em Tappert, p. 80: “that it was an innovation of his time.” 

145. Ubermasswerk. 

146. Casus reservati, nos quais a absolvição era reservada aos bispos ou ao 
papa. 

147. Gregório VII (1073 - 1085): Quod illi liceat imperatores deponere (“Que lhe 
é lícito depor os imperadores). Mirbt, Quellen, 4ª ed., número 278. Bonifácio VIII, 
bula Unam sanctam: Spiritualis potestas terrenam potestatem instituere habet et 
iudicare, si bona non fuerit (“O poder espiritual pode instituir o poder terreno e 
julgá-lo, caso não seja bom”). Mirbt, Quellen, 4ª ed., 211, 8. 

148. Jo 20.21-23. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

40 
 

149. Rm 1.16. 

150. Jo 18.36. 

151. Lc 12.14. 

152. Fp 3.20. 

153. 2 Co 10.4,5. 

154. Pfarrleut. Tappert (p.84) traduz “parish ministers”. O texto latino só tem 
ecclesiae. 

155. Lc 10.16. 

156. Mt 7.15. 

157. Gl 1.8. 

158. 2 Co 13.8. 

159. 2 Co 13.10. 

160. Ou: administrar justiça. 

161. Jo 16.12,13. 

162. Der Meinung. Cf. A. Götze, Glossar, Tappert (p. 86) interpreta 
erroneamente: “... to make laws out of opinions.” 

163. Gar. 

164. Die Siebenzeit. Texto latino: horae canonicae. As orações canônicas: meia-
noite, 7h, 9h, meio-dia, 15h, 18h, e à hora do repouso ou antes de dormir. 

165. Aufsätze. Cf. A. Götze, Glossar, verbete “Aufsaz (ung).” Texto latino: 
traditiones. 

166. At 15.10. 

167. 2 Co 10.8. 

168. Cl 2.16. 

169. Cl 2.20-23. 

170. Tt 1.14. 

171. Mt 15.14. 

172. Mt 15.13. 

173. Cf. 1 Tm 4.1. 

174. Gl 5.1. 

175. 1 Co 11.5,6. 

176. 1 Co 14.26-31. 

177. Vid. Nota em Confissão de Augsburgo, trad. Texto lat., XXVI, 14. 

178. O chamado decreto Apostólico, de Atos 15. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

41 
 

179. Cf. At 5.29. 

180. 1 Pe 5.2. 

 


