ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

A Confissao de Augsburgo
Com notas e comentarios
25/06/1530

A Confissdo de Augsburgo € o texto confessional adotado pela maioria das
Igrejas Evangélicas Luteranas. As comunidades, que formaram a Igreja
Evangélica de Confissdo Luterana no Brasil, assumiram este documento de fé
como referéncia basica para a sua confessionalidade.

UM POUCO DA HISTORIA
INTRODUCAO

No dia 21 de janeiro de 1530, o Imperador Carlos V convocou uma dieta imperial
a reunir-se em abril seguinte, em Augsburgo, Alemanha. Ele desejava ter uma
frente unida nas suas operagdes militares contra os turcos, e iSso parecia exigir
um fim na desunido religiosa que tinha sido introduzida como resultado da
Reforma. Consequentemente, convidou 0s principes e representantes das
cidades livres do Império para discutir as diferencas religiosas na futura dieta, na
esperanca de supera-las e restaurar a unidade. De acordo com o convite, 0o
Eleitor da Saxo6nia pediu aos seus tedlogos em Wittenberg que preparassem um
relato sobre as crengas e praticas nas igrejas da sua terra. Uma vez que uma
exposicao de doutrinas, conhecida com o nome de Artigos de Schwabach, tinha
sido preparada no verdo de 1529, tudo 0 que parecia ser necessario agora era
uma exposicao adicional a respeito das mudancgas praticas introduzidas nas
igrejas da Saxonia. Tal exposicdo foi, por isso, preparada por tedlogos de
Wittenberg e, visto que foi aprovada num encontro em Torgau, no fim de marcgo
de 1530, é chamada comumente de Artigos de Torgau.

Juntamente com outros documentos, os Artigos de Schwabach e Torgau foram
levados para Augsburgo. L& foi decidido fazer uma declaragéo luterana conjunta
em vez de uma simples declaracdo saxonica, a explanacdo a ser apresentada
ao Imperador. Circunstancias também exigiram que se deixasse claro na
declaracdo que os luteranos ndo fossem reunidos ao acaso com o0s demais
oponentes de Roma. Outras consideracfes indicaram que seria desejavel
enfatizar mais a harmonia com Roma do que as diferencas. Todos estes fatores
contribuiram para determinar as caracteristicas do documento que estava sendo
preparado por Felipe Melanchthon. Os Artigos de Schwabach tornaram-se a
base para a primeira parte do que veio a ser chamado de Confissdo de
Augsburgo, e os Artigos de Torgau tornaram-se a sua segunda parte. Lutero,
gue nao estava presente em Augsburgo, foi consultado por correspondéncia,
mas as emendas e revisdes continuaram sendo feitas até a véspera da
apresentacao formal ao imperador, em 25 de junho de 1530. Assinada por sete
principes e pelos representantes de duas cidades livres, a Confissdo
imediatamente adquiriu importancia peculiar como uma declaracdo publica de
fé.




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

De acordo com as instru¢bes do imperador, os textos das confissbes foram
apresentados em alemao e latim. A leitura diante da Dieta foi feita do texto
alem&o, que é, por isso, tido como mais oficial. Infelizmente, nem o texto aleméo
nem o latino existem nas formas exatas em que foram apresentados. De
qualquer maneira, mais de cinqlienta coépias que datam de 1530 foram
encontradas, incluindo esbocos que representam varios estagios no preparo
antes de 25 de junho, bem como copias com uma variedade de novas mudancas
no vocabulario feitas apds 25 de junho. Estas versbes tém sido objeto de
extensos estudos criticos da parte de muitos estudiosos, e um texto latino e outro
alemao foram reconstruidos e podem ser considerados proximos, embora nao
idénticos, aos documentos apresentados ao Imperador. Existem diferencgas entre
os dois textos. Segue a versao latina.

PREFACIOA

(Traducéo do texto latino do prefacio)

Invictissimo Imperador®, César Augusto, Senhor clementissimo. Porguanto
Vossa Majestade Imperial convocou uma dieta imperial para Augsburgo,
destinada a deliberar sobre esforcos bélicos contra o turco, adversario
atrocissimo, hereditario e antigo do nome e da religido cristaos, isto €, sobre
como se possa resistir ao seu furor e ataques com preparacédo bélica duravel e
permanente; e depois também quanto as dissensdes com respeito a nossa santa
religido e fé cristd, e a fim de que neste assunto da religido as opinides e
sentencas das partes, presentes umas as outras, possam ser ouvidas,
entendidas e ponderadas entre nés, com mutua caridade, brandura e mansidéo,
para que, corrigido o que tem sido tratado incorretamente® nos escritos de um e
outro lado, possam essas coisas ser compostas e reduzidas a uma so6 verdade
simples e concoérdia cristd, de forma tal, que, quanto ao mais®, seja praticada e
mantida por nés uma sé religido pura e verdadeira; e para que assim como
estamos e militamos sob um mesmo Cristo, possamos da mesma forma viver
em uma sO igreja cristd, em unidade e concérdia; e porque nos, os abaixo
assinados, assim como 0s outros eleitores, principes e ordens, fomos chamados
a supramencionada dieta, prontamente viemos a Augsburgo, a fim de nos
sujeitarmos obedientes ao mandato imperial, e, queremos dizé-lo sem intuito de
jactancia, estivemos entre os primeiros a chegar.

Como, entretanto, Vossa Majestade Imperial também aqui em Augsburgo, no
proprio inicio desta dieta®, fez que, entre outras coisas, se indicasse aos
eleitores, aos principes e a outras ordens do Império que as diversas ordens do
Império, por for¢a do edito imperial, deveriam propor e submeter suas opiniées
e juizos nas linguas alemd e latina, e como quarta-feira passadaF, apoés
deliberacdo, se respondeu, em seguida, a Vossa Majestade Imperial que de
nossa parte submeteriamos os artigos de nossa Confissdo sexta-feira préximaC,
por isso, em obediéncia a vontade de Vossa Majestade Imperial, oferecemos,
nesta matéria da religido, a Confissao de nossos pregadores e de n6s mesmos,
tal qual eles, haurindo da Sagrada Escritura e da pura palavra de Deus,
ensinaram" essa doutrina até hoje entre noés.

Agora, se os demais eleitores, principes e ordens do Império igualmente
apresentarem, de conformidade com a precitada indicacdo da Majestade

2




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Imperial, em escritos latinos e germanicos, suas opinidées na questao religiosa,
estamos dispostos, com a devida obediéncia a Vossa Majestade Imperial, como
nosso Senhor clementissimo, a conferir, amigavelmente, com os precitados
principes, Nnossos amigos, e com as ordens, sobre vias iddneas e toleraveis, a
fim de que cheguemos a um acordo, até onde tal se possa fazer honestamente,
e, discutida a questdo entre nds, dessa maneira, com base nos propostos
escritos de ambas as partes, pacificamente, sem contenda odiosa, possa a
dissensao, com a ajuda de Deus, ser dirimida e haja retorno a uma so verdadeira
e concorde religido. Assim como todos estamos e militamos' sob 0 mesmo
Cristo, devemos outrossim confessar um so Cristo, segundo o teor do edito de
Vossa Majestade Imperial, e todas as coisas devem ser conduzidas em acordo
com a verdade de Deus, e pedimos a Deus com ardentissimas preces que auxilie
esta causa e dé a paz.

Se, porém, no que diz respeito aos demais eleitores, principes e ordens, que
constituem a outra parte, esse tratamento da causa ndo se processar segundo
o teor do edito de Vossa Majestade Imperial, e ficar sem fruto, nés outros em
todo o caso deixamos o testemunho de que nada retemos que de algum modo
possa conduzir a que se efetue uma concérdia cristd possivel de fazer-se com
Deus e de boa consciéncia, como também Vossa Majestade Imperial, e bem
assim os demais eleitores e ordens do Império, e quantos forem movidos por
sincero amor e zelo pela religido, quantos derem ouvidos a essa causa com
equanimidade, dignar-se-ao, bondosamente, a reconhecer e entender dessa
Confissédo nossa e dos nossos.

Como Vossa Majestade Imperial também bondosamente significou, ndo uma,
sendo muitas vezes, aos eleitores, principes e ordens do Império, e na Dieta de
Espira, celebrada em 1526 A.D., fez que fosse lido e proclamado, de acordo com
a forma dada e prescrita de Vossa imperial instru¢cdo, que Vossa Majestade
Imperial, nesse assunto de religido, por certas razdes, que entao foram alegadas,
nao queria decidir, mas queria empenhar-se junto ao Romano Pontifice a favor
da reunido de um concilio, conforme também essa questao foi mais amplamente
exposta, faz um ano, na proxima-passada Dieta de Espira, onde Vossa
Majestade Imperial, por intermédio do Governante Fernando”’, rei da Boémia e
da Hungria, clemente amigo e senhor nosso, e além disso através do embaixador
e dos comissarios imperiais, fez que, entre outras coisas, fosse apresentado,
segundo a instrucdo, 0 seguinte: que Vossa Majestade Imperial notara e
ponderara a resolucdo do representante de Vossa Majestade Imperial no
Império, bem como do presidente e dos conselheiros do regime imperial, e dos
legados de outras ordens que se reuniram em Ratisbonak, concernente a reuniéo
de um concilio geral, e que Vossa Majestade Imperial, outrossim, julgara que
seria util reunir um concilio, e que Vossa Majestade Imperial ndo duvidou de que
seria possivel induzir o Pontifice Romano a celebrar um concilio geral, porquanto
as questdes que entdo eram tratadas entre Vossa Majestade Imperial e o
Romano Pontifice avizinhavam-se de uma concordia e reconciliacao crista. Por
isso Vossa Majestade Imperial bondosamente significava que se empenharia no
sentido de que o Romano Pontifice consentisse, 0 quanto antes possivel, em
congregar tal concilio, através da emissao de cartas.

Se, pois, o resultado for tal, que essas dissensdes ndo sejam compostas
amigavelmente entre nos e a outra parte, oferecemos aqui, de superabundancia,
em toda obediéncia perante Vossa Majestade Imperial, que haveremos de

3




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

comparecer e defender a causa em tal concilio geral, cristdo e livre, para cuja
reunido sempre tem havido, em razédo de gravissimas deliberacdes, em todas as
convengdes imperiais celebradas durante os anos de reinado de Vossa
Majestade Imperial, magno consenso da parte dos eleitores, principes e ordens
do Império. Para esse concilio e para Vossa Majestade Imperial mesmo ja
anteriormente apelamos da maneira devida e na forma da lei, nessa questao,
incontestavelmente a maior e mais grave. A essa apelo continuamos a aderir. E
nao intentamos nem podemos abandona-lo, por este ou outro documento, a
menos que a causa fosse amigavelmente ouvida e levada a uma concordia
cristd, de acordo com o teor da citacdo imperial. Quanto a isso, também aqui
testificamos publicamente.

Notas:

A - O texto alemé&o do prefacio € de pena de Gregor Bruck, chanceler do
Eleitorado Saxonio. Justus Jonas € o autor da traducao latina do prefacio. E essa
traducdo latina que vertemos em portugués. Enquanto diminui o niamero de
pessoas capazes de ler, com inteiro proveito, os originais aleméo e latino das
Confissbes Luteranas, cresce o numero daqueles que entendem inglés. A edicao
inglesa de T. G. Tappert (The Book of Concord, Fortress Press, Philadelphia,
1959), que traz a traducdo do prefacio germanico, é livro de facil aquisicao.
Favorecerd, por isso, a numero crescente de leitores o fato de havermos
traduzido o prefacio latino para a edicéo portuguesa.

B - Carlos V, 1500 - 1558.

C - No original, secus. Texto alemé&o: nicht recht. Na Concordia Triglotta, em que
a traducédo do prefacio da Confissdo de Augsburgo se baseia no texto latino, Ié-
se: “in a different manner.” O advérbio secus tem ambas as acepg¢des, mas ja
gue o prefacio latino é traducéo do prefacio germéanico, damos preferéncia ao
nicht recht.

D - No original, de cetero. Concordia Triglotta traduz “for the future”. Assim
também Leif Grane e Bernd Moeller (Die Confessio Augustana, p. 13): “in
Zukunft”. Cremos que Justus Jonas teria escrito in ceterum houvesse sua
intencao sido a de dizer “para o futuro”, se bem que o contexto parece sugerir a
traducgao “para o futuro” como a melhor.

E - No dia 20 de junho de 1530.
F - No dia 22 de junho.

G - Dia 24 de junho. Concordia Triglotta (p. 40), por engano, traduz proxima sexta
feria (sic) com “on next Wednesday”. A apresentagao foi transferida para sabado,
25 de junho.

H - Ou transmitiram. No original: tradiderint.




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

| - Adotamos a variante sumus et militamus. Cf. BSLK.

J - A Arquiduque Fernando da Austria, desde 1526 rei da Hungria e da Boémia,
irmao do imperador.

K - Regensburg. 1527. Compareceu numero muito reduzido de pessoas, e a
dieta terminou sem resultados.

A CONFISSAO DE AUGSBURGO
- 25 DE JUNHO DE 1530 —

Artigo 1: DE DEUS

Em primeiro lugar, ensina-se e mantém-se, unanimemente, de acordo com o
decreto do Concilio de Nicéia,! que ha uma sé esséncia 2 divina, que é chamada
Deus e verdadeiramente é Deus. E, todavia, ha trés pessoas nesta Unica
esséncia divina, igualmente poderosas, igualmente eternas, Deus Pai, Deus
Filho, Deus Espirito Santo, todas trés uma Unica esséncia divina, eterna, indivisa,
infinita, de incomensuravel poder, sabedoria e bondade, um s6 criador e
conservador de todas as coisas visiveis e invisiveis. E com a palavra persona se
entende ndo uma parte, ndo uma propriedade em outro, mas aquilo que subsiste
por si mesmo, conforme os Pais usaram esse termo nessa questdo.?

Rejeitam-se, por isso, todas as heresias que sao contrarias a esse artigo, como
0s maniqueus,* que afirmaram a existéncia de dois deuses, um bom e um mau;
também os valentinianos,® arianos,® eunomianos,” maometanos8 e todas as
similares, também os samosatenos,® os antigos e 0s novos,*° que afirmam uma
s6 pessoa e sofismam acerca do Verbo e do Espirito Santo, dizendo ndo serem
pessoas distintas, porém que Verbo significa palavra ou voz fisica, e que o
Espirito Santo € movimento criado em suas criaturas.

ARTIGO 2: DO PECADO ORIGINAL

Ensina-se, outrossim, entre nés que depois da queda de Adao todos os homens
naturalmente nascidos?!? sdo concebidos e nascidos em pecado, isto é, que
desde o ventre materno todos estao plenos de concupiscéncia e inclinagdo mas,
e por natureza ndao podem ter verdadeiro temor de Deus e verdadeira fé em
Deus. Também, que essa Iinata pestiléncia e pecado hereditario
verdadeiramente é pecado e condena a eterna ira de Deus a quantos nao
renascem pelo batismo e pelo Espirito Santo.
Condenam-se, além disso, os pelagianos'®e outros!* que ndo consideram
pecado ao hereditario, com o0 que tornam a natureza justa por virtudes naturais,

para ignominia da paixao e do mérito de Cristo.

ARTIGO 3: DO FILHO DE DEUS




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Ensina-se, além disso, que Deus Filho se fez homem, nascido da pura®® Virgem
Maria, e que as duas naturezas, a divina e a humana, inseparavelmente unidas
em uma Unica pessoa,® sdo um so Cristo, que é verdadeiro Deus e verdadeiro
homem, que verdadeiramente nasceu, padeceu, foi crucificado, morreu e foi
sepultado, a fim de ser oblagdo ndo sé pelo pecado hereditario, mas ainda por
todos os outros pecados, e para aplacar a ira de Deus. Ensina-se, outrossim,
que o mesmo Cristo desceu ao inferno, no terceiro dia ressurgiu
verdadeiramente dos mortos, subiu ao céu e esta sentado a destra de Deus,
para dominar eternamente sobre todas as criaturas e governa-las, a fim de
santificar, purificar, fortalecer e consolar, pelo Espirito Santo, a quantos nele
créem, dar-lhes também vida e toda sorte de dons e bens, e proteger e defendé-
los contra o diabo e o pecado. Também se ensina que o mesmo Cristo Senhor,
conforme o Symbolum Apostolorum,*’ no fim vira visivelmente, para julgar os
vivos e 0s mortos. etc.

ARTIGO 4: DA JUSTIFICACAO

Ensina-se também que ndo podemos alcancar remissdo do pecado e justica
diante de Deus por mérito, obra e satisfacdo nossos, porém que recebemos
remissao do pecado e nos tornamos justos diante de Deus pela graca, por causa
de Cristo, mediante a fé, quando cremos que Cristo padeceu por nos e que por
sua causa os pecados nos séo perdoados e nos sao dadas justica e vida eterna.
Pois Deus quer considerar e atribuir essa fé como justica diante de si, conforme
diz Sdo Paulo em Romanos 3 e 4.%8

ARTIGO 5: DO OFICIO DA PREGACAO

Para conseguirmos essa fé, instituiu Deus o oficio da pregacdo, dando-nos o
evangelho e os sacramentos, pelos quais, como por meios, da o Espirito Santo,
gue opera a fé, onde e quando |Ihe apraz, naqueles que ouvem o evangelho, o
qual ensina que temos, pelos méritos de Cristo, ndo pelos nossos, um Deus
gracioso, se 0 cremos.
Condenam-se 0s anabatistas e outros que ensinam alcancarmos o Espirito
Santo mediante preparacéo, pensamentos e obras proprias, sem a palavra fisica
do evangelho.?°

ARTIGO 6: DA NOVA OBEDIENCIA

Ensina-se ainda que essa fé deve produzir bons frutos e boas obras, e que, por
amor de Deus, se deve praticar toda sorte de boas obras por ele
ordenadas,?! néo se devendo, porém, confiar nessas obras, como se por elas se
merecesse graca diante de Deus. Pois é pela fé em Cristo que recebemos
perdao dos pecados e justica, como diz o proprio Cristo: “Depois de haverdes
feito tudo isso, deveis dizer: Somos servos inudteis.”?? Assim também ensinam os
Pais. Pois Ambrdsio diz: “Assim esta estabelecido por Deus que aquele que cré
em Cristo é salvo, e tem a remissdo dos pecados nao por obras, mas pela fé
somente, sem mérito”.

ARTIGO 7: DA IGREJA

Ensina-se também que sempre haverd e permanecerd uma U(nica santa
igreja® cristd, que é a congregacdo?* de todos os crentes, entre 0s quais 0
evangelho é pregado puramente e 0s santos sacramentos sdo administrados de

6




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

acordo com o] evangelho.
Porque para a verdadeira unidade da igreja crista € suficiente que o evangelho
seja pregado unanimemente?® de acordo com a reta compreensdo dele e os
sacramentos sejam administrados em conformidade com a palavra de Deus. E
para a verdadeira unidade da igreja cristd ndo é necessario que em toda a parte
se observem cerimoénias uniformes instituidas pelos homens.2% E como diz Paulo
em Efésios 4. “Ha somente um corpo e um Espirito, como também fostes
chamados numa s6 esperanca da vossa vocacgao; ha um s6 Senhor, uma so fé,
um sé batismo.”?’

ARTIGO 8: QUE E A IGREJA

Além disso, ainda que a igreja crista, propriamente falando, outra coisa néo é
sendo a congregacao de todos os crentes e santos, todavia, j& que nesta vida
continuam entre os piedosos muitos falsos cristdos e hipdcritas, também,
pecadores manifestos, 0s sacramentos nada obstante s&o eficazes, embora os
sacerdotes que os administram ndo sejam piedosos. Conforme o proprio Cristo
indica: “Na cadeira de Moisés estdo sentados os fariseus, etc.”?®
S&o condenados, por isso, os donatistas?® e todos os outros que pensam de
maneira diversa.

ARTIGO 9: DO BATISMO

Do batismo se ensina que é necessario e que por ele se oferece graca; que
também se devem batizar criangas, as quais, pelo batismo, sdo entregues a
Deus e a ele se tornam agradaveis.
Por essa razdo se rejeitam os anabatistas, 0os quais ensinam que o batismo
infantil néo é correto.

ARTIGO 10: DA SANTA CEIA

Da ceia do Senhor se ensina que o verdadeiro corpo e o verdadeiro sangue de
Cristo estdo verdadeiramente presentes na ceia®® sob3! a espécie do péo e do
vinho?? e sdo nela distribuidos e recebidos. Por isso também se rejeita a doutrina
contréria.

ARTIGO 11: DA CONFISSAO

Da confissdo se ensina que se deve conservar a privata absolutio,? ndo a
deixando cair em desuso na igreja, ainda que na confissdo € desnecessario
enumerar todos os maus feitos e pecados, porque tal nem é possivel. Salmo 18:
“Quem conhece os delitos?”3

ARTIGO 12: DO ARREPENDIMENTO

Do arrependimento se ensina que 0s que pecaram depois do batismo, recebem
perdao dos pecados a qualquer tempo em que cheguem ao arrependimento, ndo
lhes devendo a igreja negar a absolvicdo. Agora, arrependimento verdadeiro,
auténtico, propriamente outra coisa ndo € que sentir contricdo e pesar ou terror
por causa do pecado e, todavia, crer a0 mesmo tempo no evangelho e na
absolvicéo, isto €, crer que o pecado foi perdoado e que por Cristo foi obtida a
graca, fé essa que volta a consolar e serenar o coracdo. Deve seguir-se a
melhora de vida e o abandono do pecado; pois esses devem ser os frutos do
arrependimento, como diz Jodo Mt 3: “Produzi, pois, fruto digno do
arrependimento.”3®

7




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Aqui se rejeitam 0s que ensinam nao poderem voltar a cair aqueles que ja uma

vez se tornaram piedosos.3®
Condenam-se também os novacianos,?®” que negavam a absolvicdo aos que
haviam pecado depois do batismo.

Rejeitam-se, outrossim, 0s que ndo ensinam alcancar-se perddo dos pecados
mediante a fé, e sim por nosso satisfazer.

ARTIGO 13: DO USO DOS SACRAMENTOS

Com respeito ao uso dos sacramentos se ensina que foram instituidos néo
somente para serem sinais porque se possam conhecer exteriormente 0s
cristdos, mas para serem sinais e testemunhos da vontade divina para conosco,
com o fim de que por eles se desperte e fortaleca a nossa fé. Essa também a
raz&o por que exigem fé, sendo usados corretamente quando a gente os recebe
em fé e com isso fortalece a fé.38

ARTIGO 14: DA ORDEM ECLESIASTICA3®

Da ordem eclesiastica se ensina que sem chamado regular,*® ninguém deve
publicamente ensinar ou pregar ou administrar os sacramentos na igreja.

ARTIGO 15: DAS ORDENACOES ECLESIASTICAS

Das ordenacfes eclesiasticas estabelecidas por homens se ensina observar
aguelas que possam ser observadas sem pecado e contribuam para a paz e a
boa ordem na igreja, como, por exemplo, certos dias santos,*! festas e coisas
semelhantes. Esclarecemos, porém, que nao se devem onerar as consciéncias
com essa coisas, como se fossem necessérias para a salvacdo. Ensina-se,
ademais, que todas as ordenancas e tradicdes feitas pelo homem com o
propoésito de por elas reconciliar-se a Deus e merecer graca S80 contrarias ao
evangelho e a doutrina da fé em Cristo. Razdo por que votos monasticos e outras
tradicdes concernentes a distingdo de alimentos, dias, etc. pelas quais se pensa
merecer graca e satisfazer por pecados, séo inuteis e contrarios ao evangelho.

ARTIGO 16: DA ORDEM POLITICA“2 E DO GOVERNO CIVIL

Da ordem politica e do governo civil se ensina que toda autoridade no mundo e
todos os governos e leis ordenados sdo ordenacdes boas, criadas e instituidas
por Deus, e que cristdos podem, sem pecado, ocupar o cargo de autoridade, de
principe e de juiz, proferir sentenca e julgar segundo as leis imperiais e outras
leis em vigor, punir malfeitores com a espada, fazer guerras justas, combater,
comprar e vender, fazer juramentos requeridos,*? possuir propriedade, casar,
etc.

Aqui sdo condenados 0s anabatistas, 0s quais ensinam que nenhuma das coisas
supramencionadas é crista.
Condenam-se, outrossim, aqueles que ensinam ser perfei¢cao cristd abandonar
fisicamente casa e lar, mulher e filhos, e renunciar as coisas citadas, quando o
fato € que apenas verdadeiro temor de Deus e verdadeira fé constituem a
perfeicdo auténtica. Pois o evangelho ndo ensina uma forma de vida e justica
exteriores, temporais, sendo uma interior e eterna vida e justica do coracédo,** e
nao abole o governo civil, a ordem politica e o casamento, querendo, ao
contrario, que se guarde tudo isso como genuina ordem divina e que cada qual,
de acordo com sua vocagao, mostre, em tais ordenagdes, amor cristdo e obras

8




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

verdadeiramente boas. Por isso os cristdos tém o dever de estar sujeitos a
autoridade e de obedecer-lhe aos mandamentos e leis em tudo o que néo
envolva pecado. Porque se ndo é possivel obedecer a ordem da autoridade sem
pecar, mais importa obedecer a Deus do que aos homens. Atos 5.4°

ARTIGO 17: DA VOLTA DE CRISTO PARA O JUizO

Também se ensina que nosso Senhor Jesus Cristo voltara no dltimo dia para
julgar, e que ressuscitara todos os mortos, dara aos crentes e eleitos vida e
alegria eternas, porém condenara os homens impios e os demonios ao inferno

e castigo eterno.
Rejeitam, por isso, 0s anabatistas, 0s quais ensinam que os diabos e os homens
condenados nao sofrerdo dor e tormento eternos.4®

Aqui se rejeitam, outrossim, algumas doutrinas judaicas que também ao
presente se manifestam e segundo as quais antes da ressurreicdo dos mortos
um grupo constituido integralmente de santos e piedosos tera um reino terrestre
e aniquilara todos os impios.

ARTIGO 18: DO LIVRE ARBITRIO

Quanto ao livre arbitrio se ensina que o homem tem até certo ponto livre arbitrio
para viver exteriormente de maneira honesta e escolher entre aquelas coisas
que a razdo compreende. Todavia, sem a graca, 0 auxilio e a operagcdo do
Espirito Santo o homem € incapaz de ser agradavel a Deus, temé-lo de coracao,
ou crer, ou expulsar do coracdo as mas concupiscéncias inatas. Isso, ao
contrario, é feito pelo Espirito Santo, que é dado pela palavra de Deus. Pois
Paulo diz em 1 Corintios 2: “O homem natural nada entende do Espirito de
Deus”.%’

E para que se possa reconhecer que nisso ndo se ensina novidade, eis ai as
claras palavras de Agostinho a respeito do livre arbitrio, aqui citadas do livro 1lI
do Hypognosticon: “Confessamos que em todos os homens ha um livre arbitrio,
pois todos tém entendimento e razdo naturais, inatos. Nao no sentido de que
sejam capazes de algo no que concerne a Deus, como, por exemplo, amar e
temer a Deus de coracdo. Somente em obras externas desta vida tém liberdade
para escolher coisas boas ou mas. Por obras boas entendo as de que € capaz a
natureza, tais como trabalhar ou ndo no campo, comer, beber, visitar ou ndo um
amigo, vestir-se ou despir-se, edificar, tomar esposa, dedicar-se a um oficio ou
fazer alguma outra coisa proveitosa e boa. Tudo isso, entretanto, ndo € nem
subsiste sem Deus; ao contrario: dele e por ele sdo todas as coisas. Por outro
lado, pode o homem também praticar por escolha prépria o mal, como, por
exemplo, ajoelhar-se diante de um idolo, cometer homicidio, etc.”

ARTIGO 19: DA CAUSA DO PECADO

Com respeito a causa do pecado ensina-se entre nés que, embora o Deus
onipotente haja criado a natureza toda e a conserve, todavia é a vontade
pervertida que opera o pecado em todos os maus e desprezadores de Deus.
Pois esta € a vontade do diabo e de todos os impios, a qual, tdo logo Deus retraiu
a mao, desviou-se de Deus para o mal, conforme diz Cristo Jo 8: “Quando o
diabo profere a mentira, fala do que lhe é proprio.”*®

ARTIGO 20: DA FE E DAS BOAS OBRAS




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Os nossos sao acusados falsamente de proibirem boas obras. Pois os seus
escritos sobre os Dez Mandamentos bem como outros escritos*® provam que
deram bom e (til ensino e admoestacao a respeito de estados e obras cristaos
verdadeiros, de que pouco se ensinou antes de nosso tempo. Insistia-se, ao
contrario, em todos o0s sermdes principalmente em obras pueris e
desnecessarias, tais como rosarios, culto de santos, vida monastica, romarias,
jejuns e dias santos prescritos, confrarias etc. Também o nosso oponente ja ndo
exalta essas obras desnecessarias tanto quanto antigamente. Além disso,
também aprenderam a falar agora da fé, sobre a qual nada pregaram em tempos
anteriores. Agora, contudo, ensinam que nao nos tornamos justos diante de
Deus unicamente por obras, mas acrescentam a fé em Cristo, e dizem que a fé
e as obras nos tornam justos diante de Deus. Essa doutrina pode trazer um
pouco mais consolo do que quando apenas se ensina confiar em obras.

Visto, pois, que a doutrina da fé, que é o artigo principal no cristianismo, foi
negligenciada por tempo tdo longo, como é forcoso confessar, havendo-se
pregado apenas doutrina de obras por toda a parte, 0s nossos deram a seguinte
instrucao a respeito:

Em primeiro lugar, que nossas obras n&o nos podem reconciliar com Deus e
obter graca; isso, ao contrario, sucede apenas pela fé, quando cremos que 0s
pecados nos sao perdoados por amor de Cristo, o qual, ele sé, € o mediador que
pode reconciliar o Pai.>® Agora, quem pensa realizar isso mediante obras e
imagina merecer a graca, esse despreza a Cristo e procura seu proprio caminho
a Deus, contrariamente ao evangelho.

Essa doutrina respeito a fé é tratada aberta e claramente por Paulo em muitas
passagens, de modo especial em Efésios 2: “Pela graga fostes salvos, mediante
a fé; e isso ndo vem de vos, porém é dom de Deus; ndo de obras, para que
ninguém se glorie, etc.”!

E que aqui ndo se introduziu interpretagdo nova € coisa que se pode provar com
Agostinho, que trata essa questdo diligentemente e também ensina assim, a
saber, que alcancamos a graca e nos tornamos justos diante de Deus por
intermédio da fé em Cristo e ndo por obras, conforme mostra todo o seu livro De
spiritu et litera.

Congquanto essa doutrina seja muito desprezada entre pessoas nao
experimentadas, verifica-se, todavia, que € muito consoladora e salutar para as
consciéncias timidas a apavoradas. Porque a consciéncia ndo pode alcancar
descanso e paz mediante obras, porém somente pela fé, quando chega a segura
conclusdo pessoal de que por amor de Cristo possui um Deus gracioso,
conforme também diz Paulo Rm 5: “Justificados mediante a fé, temos descanso
e paz com Deus”.>?

Em sermdes de outrora ndo se promoveu esse consolo, porém se impeliram as
pobres consciéncias para as prOprias obras, e se empreenderam diversas
espécies de obras. A alguns a consciéncia impeliu para os mosteiros, na
esperanca de que |4 poderiam granjear graga mediante vida mondstica. Alguns
excogitaram outras obras com o proposito de merecer graca e satisfazer por
pecados. A experiéncia de muitos deles foi ndo haverem alcancado a paz
mediante essas coisas. Razao por que foi necessario pregar essa doutrina da fé

10




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

em Cristo e dela tratar diligentemente, a fim de que se soubesse que é somente
pela fé, sem mérito, que se apreende a graca de Deus.

Da-se, outrossim, instrucdo para mostrar que aqui ndo se fala da fé possuida
também pelos demdnios e os impios, os quais também creem os relatos®3 que
contam haver Cristo padecido e que ressuscitou de entre os mortos; fala-se, ao
contréario, da fé verdadeira, que cré alcancarmos por Cristo a graca e a remissao
dos pecados.

Aquele que sabe que por Cristo possui um Deus gracioso, esse conhece a Deus,
0 invoca, e ndo esta sem Deus, como os gentios. Porque demdnios e impios ndo
creem nesse artigo da remissdo dos pecados. Por isso é que s&o inimigos de
Deus, ndo o podem invocar, e nada de bom podem esperar dele. A Escritura fala
sobre a fé no sentido que acabamos de indicar, e ndo entende por fé um
conhecimento que demoénios e homens impios tém. Pois em Hebreus 11 ensina-
se, com respeito a fé, que crer ndo é apenas conhecer a histéria, mas ter
confianga em Deus e receber sua promessa.> E Agostinho também nos lembra
que devemos entender a palavra “fé”, na Escritura, como significando confianga
em Deus de gue nos € clemente, ndo apenas conhecer tais noticias historicas
que também os demonios conhecem.>®

Ensina-se, ademais, que boas obras devem e tém de ser feitas,*¢ ndo para que
nelas se confie a fim de merecer graca, mas por amor de Deus e em seu louvor.
Sempre é a fé somente que apreende a graca e o perdado dos pecados. E visto
que pela fé é dado o Espirito Santo, o coracdo também se torna apto para
praticar boas obras. Porque antes, enquanto esta sem o Espirito Santo, &
demasiadamente fraco. Além disso, esta no poder do diabo, que impele a pobre
natureza humana a muitos pecados, como vemos nos filésofos que se lancaram
a empresa de viver vida honesta e irrepreensivel e, contudo, ndo conseguiram
realiza-lo, porém cairam em muitos pecados graves e manifestos. E o que
acontece ao homem quando esta sem a fé verdadeira e sem o Espirito Santo e
se governa apenas pela propria forca humana.

Por isso ndo se deve fazer a essa doutrina concernente a fé a censura de que
proibe boas obras; antes de ser louvada por ensinar que se facam boas obras®’ e
oferecer auxilio quanto a como se possa chegar a pratica-las. Pois que sem a fé
e sem Cristo a natureza e capacidade humanas sdo por demais frageis para
praticar boas obras, invocar a Deus, ter paciéncia no sofrimento, amar o proximo,
exercer com diligéncia oficios ordenados, ser obediente, evitar maus desejos etc.
Tais obras elevadas e auténticas ndo podem ser feitas sem o auxilio de Cristo,
conforme ele mesmo diz em Jo 15: “Sem mim nada podeis fazer.”>8

ARTIGO 21: DO CULTO AOS SANTOS

Do culto aos santos 0s nossos ensinam que devemos lembrar-nos deles, para
fortalecer a nossa fé ao vermos como receberam graca e foram ajudados pela
fé; e, além disso, a fim de que tomemos exemplo de suas boas obras, cada qual
de acordo com sua vocacao, assim como Sua Majestade Imperial pode seguir,
salutar e piedosamente, o exemplo de Davi, fazendo guerra ao turco;*® pois
ambos estéo investidos em oficio real, que exige protejam e defendam os seus
suditos. Entretanto, ndo se pode provar pela Escritura que se devem invocar os
santos ou procurar auxilio junto a eles. “Porquanto ha um sé reconciliador e
mediador entre Deus e os homens, Jesus Cristo,” 1 Tm 2,%° 0 qual é o Unico

11




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Salvador, o inico Sumo Sacerdote, Propiciatorio e Advogado diante de Deus Rm
8.%1 E somente ele prometeu que quer atender a nossa prece. E buscar e invocar
de coragcdo a esse Jesus Cristo em todas as necessidades e preocupagdes
também é o culto divino mais elevado segundo a Escritura: “Se alguém pecar,
temos Advogado junto ao Pai, Jesus Cristo, o justo, etc.”®?

Esta® é, aproximadamente,®* a suma da doutrina que é pregada e ensinada em
nossas igrejas, para correta instrucao crista e consolo das consciéncias, e para
melhora dos crentes. Pois que de modo nenhum vamos querer pdr as nossas
préprias almas e consciéncias diante de Deus no mais sério, no maior dos
perigos, mediante abuso do nome ou da palavra de Deus, nem deixar ou herdar
aos nossos filhos e descendentes doutrina diversa da que concorda com a
palavra pura, divina, e com a verdade crista. Visto, pois, que essa doutrina se
fundamenta claramente na Sagrada Escritura, além disso ndo é contraria nem
se opbe a igreja cristd universal, e, na verdade, tampouco a Igreja
Romana,® quanto se pode coligir dos escritos dos Pais,® pensamos também
gue 0S nossos oponentes ndo podem estar em desacordo conosco nos artigos
acima indicados. Agem, por isso, de maneira totalmente inamistosa, precipitada
e contrariamente a toda unidade e amor cristdos aqueles que por essa razao
empreendem, sem qualquer fundamento sélido em preceito ou Escritura divina,
separar, rejeitar e evitar os nossos como hereges. Porque o distlrbio®” e a
dissensdo dizem respeito precipuamente a algumas tradicbes e abusos.
Portanto, ja que nos artigos principais ndo héa auséncia de fundamento ou defeito
perceptiveis,®® e sendo esta nossa confisséo divina e cristd, deveriam os bispos,
justicosamente, mostrar-se mais brandos, ainda que falha houvesse entre nés
com respeito a tradicdo, muito embora esperemos apresentar solido fundamento
e causa quanto a razdo por que entre nés houve mudanca relativamente a
algumas tradicdes e abusos.

Artigos sobre os quais ha  divergéncias e em que
se recenseiam o0s abusos que foram corrigidos

Visto, pois, que em nossas igrejas nada®® se ensina sobre os artigos da fé que
seja contrario a Sagrada Escritura ou a igreja cristd universal,’® havendo-se
apenas corrigido alguns abusos, que, em parte, se introduziram por si mesmos
com o correr do tempo, e em parte foram estabelecidos a forca, vemo-nos
obrigados a recensea-los e a indicar a razdo por que nestes casos se admitiu
modificacdo, a fim de que a Majestade Imperial possa ver que ndo se procedeu
aqui de maneira ndo-cristd ou petulante,’ porém que fomos compelidos a
permitir tal modificacdo pelo mandamento de Deus, que com justica se ha de
respeitar mais do que qualquer costume.

ARTIGO 22: DAS DUAS ESPECIES DO SACRAMENTO

Aos leigos séo dadas entre nés ambas as espécies do sacramento, porque é
clara ordem e mandamento de Cristo Mt 26:7? “Bebei dele todos.” Cristo ai
ordena com palavras claras, a respeito do célice, que todos bebam dele.

E para que ninguém pudesse questionar essas palavras e glosa-las como
se’® pertencesse somente aos sacerdotes, Paulo’™ mostra, em 1 Co 11, que toda
a assembleia da igreja corintiaca usou de ambas as espécies. E esse uso
continuou por longo tempo na igreja, conforme se pode provar com a historia e
os escritos dos Pais.”® Cipriano’® menciona em muitos lugares que naguele

12




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

tempo se dava o calice aos leigos. E Séo Jerébnimo diz que os sacerdotes que
administram o sacramento distribuem ao povo o sangue de Cristo.”” O préprio
Papa Gelasio ordena que ndo se divida o sacramento Distinct. 2. De
consecratione cap. Comperimus.”® Também n&do se encontra em parte
nenhuma’® um canone que ordene se receba apenas uma das espécies. E
ninguém pode saber quando ou por quem foi introduzido esse costume de
receber uma s espécie, ainda que o Cardeal Cusano menciona o tempo em que
esse uso teria sido aprovado. Agora, € manifesto que tal costume, introduzido
contrariamente ao preceito de Deus, bem como contrariamente aos canones
antigos, € incorreto. Razdo por que foi improprio onerar as consciéncias
daqueles que desejaram fazer uso do santo sacramento de acordo com a
instituicdo de Cristo, e coagi-los a procederem contrariamente a ordenacao de
Cristo Senhor nosso. E visto ser a divisdo do sacramento contraria a instituicdo
de Cristo, omite-se também entre n0s a costumeira procissdo com o
sacramento.8°

ARTIGO 23: DO MATRIMONIO DOS SACERDOTES

Houve no mundo entre todos, quer de alto, quer de baixo estado, magna e
poderosa queixa a respeito de grande incontinéncia e procedimento e vida
dissolutos dos sacerdotes que nao foram capazes de se manterem continentes,
e, ha verdade, se alcangara 0 auge com tais vicios terriveis. Para evitar tanto
escandalo feio e grande, adultério e outra impudicicia, alguns sacerdotes entre
nés entraram no estado matrimonial. Com razdo indicam que a isso foram
impelidos e movidos por grande aflicdo de suas consciéncias, a vista do fato de
a Escritura testemunhar claramente que o estado matrimonial foi instituido pelo
Senhor Deus para evitar impureza, como diz Paulo: “Por causa da impureza,
cada um tenha a sua prépria esposa.”®! Também: “E melhor casar do que viver
abrasado.”® E Cristo, ao dizer, em Mt 19: “Nem todos captam essa
palavra”,®3 indica, ele que bem sabia qual a situacdo do homem, que poucas
pessoas tém o dom da castidade. “Pois Deus criou 0 ser humano como homem
e mulher” Génesis 1.8* Se estd ou ndo no poder ou capacidade do homem
melhorar ou modificar, sem especial dom e graca de Deus, por resolucéo ou voto
proprios, a criacdo de Deus, a excelsa Majestade, decidiu-o muito claramente a
experiéncia. Qual o bem, que vida honrosa e casta, que conduta cristd, honesta
ou integra dai resultou no caso de muitos, quao terrivel e pavoroso
desassossego e tormento de consciéncia muitos tiveram no fim da vida por
causa disso, é coisa manifesta, e muitos dentre eles o confessaram
pessoalmente. Como, pois, a palavra e o mandamento de Deus ndo podem ser
alterados por nenhum voto ou lei humanos, por essas e outras razdes e causas
0s sacerdotes e outros clérigos casaram.

Também se pode provar com a histéria e os escritos dos Pais que na igreja crista
antiga houve o costume de os sacerdotes e didconos casarem.® Diz Paulo, em
vista disso 1 Tm 3: “E necessario, portanto, que o bispo seja irrepreensivel,
esposo de uma s6 mulher”.8® E faz apenas quatrocentos anos que na Alemanha
os sacerdotes foram compelidos a for¢a a deixarem o matrimonio e fazerem voto
de castidade. Todos se opuseram a isso com tamanha seriedade e rijeza, que
um arcebispo de Moguncia, o qual publicara o novo edito papal a respeito, quase
foi morto no tumulto de uma revolta de todo o corpo sacerdotal.®’” E aquela
proibicdo logo no comeco foi efetivada com tanta rapidez e impropriedade, que
0 papa, ao tempo, ndo so proibiu 0 matriménio de sacerdotes para o futuro, mas

13




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

ainda rompeu o casamento daqueles que havia muito ja estavam nesse estado,
0 que nao é apenas contrario a todo direito, divino, natural e civil, mas também
inteiramente oposto e contrario aos canones estabelecidos pelos préprios papas,
bem como aos mais renomados concilios.®8

Também se tem ouvido frequentes vezes muitas pessoas eminentes, devotas e
sensatas expressarem opinides e receios similares: que tal celibato obrigatério
e privacdo do matrimdnio, que o préprio Deus instituiu e deixou livre ao homem,
nunca produziu qualquer bem, mas introduziu muitos vicios grandes e malignos
e muitas maldades. Até um dos papas, Pio Il, conforme mostra sua biografia,
muitas vezes disse - e permitiu que Ihe fossem atribuidas - estas palavras: que
pode haver algumas razdes por que seja 0 matrimonio proibido aos clérigos; mas
gue havia razdes muito mais elevadas, muito maiores e muito mais importantes
por que novamente se lhes devia deixar livre o matrimo6nio.®® Sem duvida
nenhuma, o Papa Pio, como homem ajuizado e sébio, falou essa palavra por
causa de grave receio.*®

Queremos, por isso, em submissdo a Majestade Imperial, confiar que Sua
Majestade, como imperador cristdo, digno de alto louvor, graciosamente levara
em conta que ao presente, nesses ultimos tempos e dias, de que faz mencao a
Escritura, o mundo se tornara cada vez pior e 0s homens sempre mais infirmes
e frageis.

Por isso é muito necessario, Util e cristdo fazer esse exame cuidadoso, a fim de
nao suceder que, proibido o casamento, se alastrem piores e mais vergonhosas
impudicicias e vicios nas terras germanicas. Pois que sem dlvida ninguém sera
capaz de alterar ou fazer essas coisas mais sabiamente ou melhor que o préprio
Deus, que instituiu o matriménio, para socorrer a fragilidade humana e prevenir
a impureza.

Assim também os antigos canones dizem que de vez em quando se deve
abrandar e relaxar a severidade e o rigor,°! por causa da fragilidade humana e a
fim de acautelar e atalhar coisas piores.

Ora, tal sem duvida seria cristdo e mui necesséario também no caso presente. E
que prejuizo poderia trazer para a igreja cristd universal o matriménio dos
sacerdotes e do clero, especialmente o dos pastores e de outros que devem
servir a igreja? A continuar por mais tempo essa dura proibicdo do matrimdnio,
provavelmente havera falta de sacerdotes e pastores no futuro.

Estando, pois, fundamentado na palavra e no mandamento de Deus isso de 0s
sacerdotes e clérigos poderem casar, e provando a histéria, além disso, que os
sacerdotes casavam, e havendo o voto de castidade produzido nimero téo
elevado de feios e incristdos® escandalos, tanto adultério, tédo horrivel e inaudita
imoralidade e vicios hediondos, que até alguns homens honestos de entre os
conegos,®® bem como alguns cortesdes® de Roma, muitas vezes reconheceram
o fato e lastimosamente alegaram que tais vicios in clero,® por horrendos e
desmedidos, haveriam de suscitar a ira de Deus, & deploravel que o matrimonio
cristdo ndo so tenha sido proibido, mas que em alguns lugares se haja tido o
atrevimento de castiga-lo sem demora, como se fosse grande maldade, ndo
obstante haver Deus ordenado na Sagrada Escritura que se tenha em toda a
honra o estado matrimonial. Da mesma forma é o matriménio grandemente
exaltado no direito imperial e em todas as monarquias em que houver leis e

14




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

direito. S6° em nosso tempo é que se comeca a martirizar as pessoas, apesar
de inocentes, apenas por causa de casamento, e acresce que se faz isso com
sacerdotes, que deveriam ser poupados acima de outros. E isto sucede ndo s6
contrariamente ao direito divino, mas ainda em oposicdo aos canones. Paulo
apostolo 1 Tm 4 chama as doutrinas que proibem o casamento ensino de
demonios.®” Assim o mesmo Cristo diz Jo 8 que o diabo é homicida desde o
principio.®® Bem concordam as duas sentencas, por forma que realmente devem
ser ensinos de dem®énios proibir o casamento e atrever-se a manter semelhante
doutrina com derramamento de sangue.

Todavia, assim como nenhuma lei humana pode abrir ou modificar o
mandamento de Deus, da mesma forma também nenhum voto pode alterar o
preceito divino. Essa também a razdo de S&o Cipriano aconselhar deverem
casar as mulheres que ndo guardam a castidade jurada, e diz epist. 11 assim:
“Se, porém, ndo querem ou ndo podem guardar a castidade, é melhor que casem
do que cairem no fogo por sua volupia. E devem acautelar-se bem para néo
causarem nenhum escandalo aos irmaos e irmas.®

Ademais, todos os canones mostram grande leniéncia e equidade para com
agueles que fizeram voto quando jovens. E foi na mocidade que a maioria dos
sacerdotes e monges acabou nesse estado, por ignorancia.

ARTIGO 24: DA MISSA

Injustamente sdo ao nossos acusados de haverem abolido a missa. Pois é
manifesto, sem jactancia, que a missa entre nds é celebrada com maior devocao
e seriedade que entre os adversarios. E as pessoas também sao instruidas
muitas vezes e com 0 maximo zelo sobre o santo sacramento, para que foi
instituido e como deve ser usado, a saber, a fim de com ele consolar as
consciéncias atemorizadas, através do que o povo € atraido para a comunhéo e
missa. Ao mesmo tempo também se d& instrucdo contra outras, errbneas
doutrinas concernentes ao sacramento. Nao houve, outrossim, modificacao
notavel nas cerimbnias publicas da missa, a excecdo do fato de em alguns
lugares se cantarem hinos alemées além dos latinos, para instruir e exercitar o
povo, ja que a finalidade principal de todas as ceriménias é que o0 povo delas
aprenda o que lhe é necessério saber de Cristo.

Antes de nosso tempo, entretanto, a missa foi mal-usada de diversas maneiras,
como € notério, de tal sorte, que foi transformada em feira, havendo sido
comprada e vendida, e, na maior parte, celebrada em todas as igrejas por causa
do dinheiro. Homens eruditos e piedosos censuraram esse abuso repetidas
vezes, mesmo antes de nosso tempo. Depois que os pregadores entre nos
pronunciaram sermdes a esse respeito e os sacerdotes foram advertidos da
terrivel ameaca'® que deve com justica'®* mover a todo cristdo, a saber, que é
reu do corpo e do sangue de Cristo quem usar 0 Ssacramento
indignamente,’%? depois disso essas missas comerciais e missas
particulares,'% que até aqui haviam sido celebradas compulsoriamente por
causa do dinheiro e das prebendas,'®* foram abolidas em nossas igrejas.

Ao mesmo tempo foi censurado o terrivel erro de se haver ensinado que Cristo,
Senhor nosso, mediante a sua morte satisfez apenas pelo pecado original e que
instituiu a missa como sacrificio pelos outros pecados, tendo-se, assim,
transformado a missa em sacrificio pelos vivos e pelos mortos, sacrificio pelo

15




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

gual se tirem pecados e se reconcilie a Deus. Disso, ademais, resultou haver-se
discutido se uma missa rezada por muitos merecia tanto como dizer missas
especiais para individuos. Dai € que veio a grande, inumeravel multiplicidade de
missas, de forma tal, que se quis com essa obra alcancar junto a Deus tudo
quanto se precisava. Entrementes, a fé em Cristo e o culto verdadeiro ficaram
esquecidos.

Houve, por isso, instrucéo a respeito, como sem duvida o exigia a necessidade,
para que se soubesse qual a maneira acertada de usar o sacramento. Em
primeiro lugar, a Escritura mostra, em muitos lugares, que pelo pecado original
e por outros pecados nenhum sacrificio hd sendo a s6 morte de Cristo. Pois esta
escrito ad Hebraeos'% que Cristo se ofereceu uma Unica vez, satisfazendo com
esse sacrificio por todos os pecados.1% E novidade de todo inaudita na doutrina
eclesiastica isso de que a morte de Cristo haja satisfeito somente pelo pecado
hereditario e ndo também por outros pecados. E de se esperar, por isso,
compreendam todos'®’ que esse erro ndo foi censurado injustamente.

Em segundo lugar, Sdo Paulo ensina que alcangamos graca diante de Deus pela
fé, ndo por obras. Manifestamente contrario a isso € o abuso da missa de pensar
que se obtém graca mediante essa obra. E € sabido que se usa a missa a fim de
por ela remover pecados, bem como para conseguir de Deus graca e toda sorte
de bens, ndo apenas o sacerdote para si mesmo, porém ainda pelo mundo inteiro
e por outros, vivos e mortos.
Em terceiro lugar, o santo sacramento foi instituido ndo para com ele estabelecer
um sacrificio pelo pecado - pois o sacrificio ja sucedeu anteriormente - , mas a
fim de que por ele se nos desperte a fé e se consolem as consciéncias, as quais
pelo sacramento percebem que Cristo Ihes promete a graca e a remissdo dos
pecados. Razao por que esse sacramento requer fé, sendo em vao seu uso sem
fé.

Visto, pois, que a missa nao é sacrificio para tirar os pecados de outros, vivos ou
mortos, devendo, ao contrario, ser comunhdo em que o sacerdote e outros
recebem o sacramento para si mesmos, observa-se entre n0s o costume de
celebrar missa em dias santos, e, havendo comungantes, em outros dias; e
agueles que o desejam sdo comungados. De sorte que entre n0s a missa €
preservada em seu uso correto, tal como foi observada na igreja em outros
tempos, conforme se pode provar com S&o Paulo 1 Co 11.1% além disso pelos
escritos de muitos Pais. Criséstomo informa como o sacerdote, diariamente, fica
em pé e convida uns a comunhao e a outros proibe que se aproximem. Também
indicam os canones antigos que um oficiava e comungava os outros sacerdotes
e diaconos. Pois assim rezam as palavras no canone niceno: Os diaconos, de
acordo com sua ordem, devem receber o sacramento depois dos sacerdotes,
das méaos do bispo ou do sacerdote.®

Ja que nisso ndo se introduziu, por conseguinte, nenhuma coisa nova, que néo
haja existido na igreja desde tempos antigos, e visto que também ndo houve
modificacdo notavel nas cerimonias publicas da missa, excetuado o fato de as
outras missas, desnecessarias, rezadas, talvez'° por abuso, a de mais da missa
paroquial,t! foram eliminadas, ndo se deve, por justica, condenar como herética
e ndo-cristd essa maneira de celebrar missa. Pois em tempos passados, também
nas igrejas grandes, onde havia gente, ndo se rezava missa diariamente, nem
mesmo nos dias em que o0 povo se reunia. Conforme indica a Tripartita Histria

16




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

lib. 9,12 em Alexandria, as quartas e sextas-feiras, era lida e interpretada a
Escritura, e realizavam-se os demais atos de culto sem a celebracdo da missa.

ARTIGO 25: DA CONFISSAO

Os nossos pregadores ndo aboliram a confissdo. Pois conserva-se entre nés o
costume de ndo dar o sacramento aqueles que ndo foram previamente
examinados e absolvidos. Ao mesmo tempo se instrui diligentemente o povo
sobre o quanto é consoladora a palavra da absolvicdo e em quéo elevada estima
se deve ter a absolvicdo. Pois que ndo € voz ou palavra do homem que a
pronuncia,!*® sendo palavra de Deus, o qual perdoa os pecados. Porque é
pronunciada em lugar de Deus e por ordem de Deus. No tocante a essa ordem
e poder das chaves ensina-se, com grande diligéncia, quanto € consoladora e
necessaria para as consciéncias aterrorizadas. Ensina-se, além disso, como
Deus Exige que creiamos nessa absolvicdo, ndo menos do que se a voz de Deus
soasse do céu, e que alegremente nos devemos consolar da absolvicao e saber
gue por essa fé alcangcamos a remissdo dos pecados. Em tempos passados 0s
pregadores, que ensinavam muito a respeito da confissdo, ndo mencionaram
sequer uma palavrinha concernente a esses pontos necessarios, porém apenas
martirizaram as consciéncias com longa enumeracdo de pecados, com
satisfacdes, indulgéncias, romarias e coisas semelhantes. E muitos de nossos
oponentes confessam eles mesmos que escrevemos e tratamos do verdadeiro
arrependimento cristdo mais apropriadamente do que se fez, anteriormente, por
longo tempo.

E da confissdo se ensina assim: que ninguém deve ser constrangido a contar 0s
pecados designadamente.** Porque isso é impossivel, conforme diz o Salmo:
“Quem conhece os delitos?”11®> E Jeremias diz: “Tdo maligno é o coragdo do
homem, que ndo ha penetrar-lhe os segredos.”'® A misera natureza humana
esta engolfada tdo profundamente em pecados, que € incapaz de ver ou
conhecer a todos, e se féssemos absolvidos apenas daqueles que podemos
enumerar, pouco nos ajudaria isso. Razao por que é desnecessario constranger
as pessoas a contarem o0s pecados nomeando-0s expressamente. Assim
também pensaram os Pais, como se vé em Dist. | de poenitentia, onde sdo
citadas estas palavras de Criséstomo: “Nao digo que te exponhas publicamente,
nem que a ti mesmo denuncies ou declares culpado junto a outrem, mas
obedece ao profeta, que diz: “Revela ao Senhor os teus caminhos.”*'” Por isso,
além de tua oracao, confessa-te ao Senhor Deus, o verdadeiro juiz: ndo diga os
teus pecados com a lingua, mas em tua consciéncia.”''® Aqui se vé claramente
que Criséstomo ndo obriga a uma enumeracdo especificada dos pecados.
Também a Glossa in Decretis, de poenitentia, Dist. 5 ensina que a confissdo nédo
é ordenada pela Escritura, porém que foi instituida pela igreja.''® Os nossos
pregadores, todavia, ensinam diligentemente que a confissdo deve ser
conservada por causa da absolvi¢ao - que € sua parte principal e mais importante
- , para consolo das consciéncias aterrorizadas, e ainda por algumas outras
razdes.1?0

ARTIGO 26: DA DISTINCAO DE COMIDAS

Em tempos anteriores ensinou-se, pregou-se e escreveu-se que diferenca de
comidas e tradi¢cdes semelhantes instituidas por homens servem para merecer
graca e satisfazer pelos pecados.'?! Por essa razéo se excogitaram diariamente
NoVvos jejuns, novas cerimoénias, novas ordens e coisas semelhantes, e nisso se

17




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

insistiu com veeméncia e energia, como se tais coisas fossem culto divino
necessario pelo qual se merecesse graca se a gente o observasse e como se
sua inobservancia constituisse grande pecado. Disso resultaram muitos erros
perniciosos na igreja.

Em primeiro lugar, com isso se obscurecem a graca de Cristo e a doutrina da fé,
que o evangelho pde diante de nd6s com grande seriedade, insistindo
vigorosamente que se considere o mérito de Cristo como algo de grande e
precioso e se saiba que a fé em Cristo deve ser posta muito acima de todas as
obras. Por isso S&o Paulo batalhou com veeméncia contra a lei de Moisés e as
tradicbes humanas, para aprendermos que diante de Deus ndo nos tornamos
piedosos mediante as nossas obras, porém somente pela fé em Cristo, que
alcangcamos a graca por amor de Cristo. Essa doutrina extinguiu-se quase que
por completo com isso de se haver ensinado a merecer graca por jejuns
prescritos, distingdo de manjares, vestimenta etc.

Em segundo lugar, tais tradicdes também obscureceram os mandamentos de
Deus, pois foram colocadas muito acima dos preceitos divinos. SO se
considerava vida cristd isto: observar as festas dessa maneira, rezar dessa
maneira, jejuar dessa maneira, vestir-se dessa maneira. A iSso é que se
chamava vida espiritual, cristd. A0 mesmo passo, outras obras necessarias e
boas eram consideradas coisa mundana, ndo-espiritual, a saber, aquelas que
cada qual deve fazer de acordo com sua vocacao, como, por exemplo, que o
chefe de familia trabalhe para sustentar mulher e filhos e cria-los no temor de
Deus, que a mée de familia dé a luz filhos e zele por eles, que um principe e
magistrado governe o pais e o0 povo, etc. Tais obras, ordenadas por Deus,
cumpria té-las na conta de coisa secular e imperfeita. As tradicbes, porém,
tinham de ter o espléndido nome de serem as Unicas obras santas e perfeitas.
Razao por que nédo havia limite nem fim quanto a feitura de tais tradicoes.

Em terceiro lugar, essas tradicbes se tornaram grande peso para as
consciéncias. Porque ndo era possivel guarda-las todas, e o povo, todavia
pensava que isso era culto divino necessario. Escreve Gérson que muitos cairam
em desespero com isso e alguns até cometeram suicidio por ndo terem ouvido
nenhum consolo da graca de Cristo. Vé-se nos sumistas e tedlogos como as
consciéncias eram confundidas. Meteram eles ombro a tarefa de coligir as
tradicbes e procuraram atenuantes para auxiliar as consciéncias. Tanto se
ocuparam com isso, que entrementes ficaram negligenciados todos os salutares
ensinamentos cristdos a respeito de coisas mais necessarias, como, por
exemplo, a fé, o consolo em tentagfes severas, e coisas semelhantes. Também
grande numero de pessoas piedosas e eruditas antes de nosso tempo
gueixaram-se muito de que tais tradicdes causavam muita contenda na igreja e
de que pessoas devotas eram impedidas com isso de chegarem ao verdadeiro
conhecimento de Cristo. Gérson e alguns outros fizeram queixa veemente a esse
respeito. Na verdade, também desagradou a Agostinho o fato de as consciéncias
haverem sido oneradas com tantas tradicdes. Razdo por que no assunto da
instrugéo no sentido de que ndo se devem considera-las coisas necessarias.

Os nossos, por isso, ndo ensinaram acerca dessas coisas por petulancia ou
desprezo da autoridade espiritual: foi, isto sim, a grande necessidade que exigiu
desse instrugdo concernente aos erros supramencionados, que surgiram de
inteligéncia errbnea da tradigcdo. Porque o evangelho obriga a urgir na igreja a

18




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

doutrina da fé, a qual, todavia, ndo pode ser entendida quando se pensa merecer
graca por obras de propria escolha.

Ensina-se a esse respeito que pela observancia das mencionadas tradicoes
humanas ndo se pode merecer graca, ou reconciliar a Deus, ou satisfazer pelo
pecado. E por isso ndo se deve fazer delas culto divino necessario. Para tanto
citamos razdes da Escritura. Em Mt 15?2 Cristo escusa os apéstolos quando nédo
observaram tradi¢des costumeiras, e diz: “Em vao me adoram com preceitos
humanos.”?3 Ora, se a isso chama de culto véo, ndo pode ser necessario. E logo
em seguida: “Nao é o que entra pela boca o que contamina o homem.”*?4 Paulo
também diz Rm 14: “O reino de Deus ndo é comida nem bebida.” 12> C| 2:
“Ninguém vos julgue por causa de comida, bebida, sabados, etc.”*?® Diz Pedro
em Atos 15: “Por que tentais a Deus, pondo sobre a cerviz dos discipulos um
jugo que nem nossos pais puderam suportar, nem nos? Mas cremos que
seremos salvos pela graca de nosso Senhor Jesus Cristo, como também aqueles
o foram.”*?” Aqui Pedro proibe onerar as consciéncias com mais cerimdnias
externas, sejam de Moisés, sejam de outro. E em 1 Tm 4 interdi¢ges tais como
proibir comidas, proibir o casamento etc. sdo chamadas doutrinas de
demonios.??® Pois é diametralmente oposto ao evangelho instruir ou fazer
semelhantes obras com o fim de por elas merecer perdao dos pecados ou por
pensar que ninguém pode ser cristdo em tal culto.

Agora, quanto ao fato de aqui 0s nossos serem acusados de proibir mortificacédo
e disciplina, como fez Joviniano,*?° colher-se-a coisa bem diversa dos escritos
deles. Pois com respeito a santa cruz sempre ensinaram que os cristdos devem
sofrer, e isto € mortificac@o verdadeira, séria, que ndo inventada.

Ensinam, além disso, que cada um deve haver-se de tal maneira com exercicio
corporal, como jejum e outros labores, que ndo dé ocasido ao pecado, ndo para
merecer graga com tais obras. Esse exercicio corporal ndo deve ser praticado
apenas em alguns dias determinados, mas continuamente. Cristo fala disso em
Lc 21: “Acautelai-vos por vOs mesmos, para que nunca vos suceda que 0S
vossos coracoes figuem sobrecarregados com as consequéncias da
orgia”.*3® Também: “Essa casta de demonios ndo pode ser expulsa sendo por
meio de jejum e oragdo.”'3! E Paulo diz que esmurra 0 seu corpo e o reduz a
obediéncia.’® Com isso indica que a mortificacdo nado deve servir para a
finalidade de com ela merecermos graca, mas para manter o corpo idéneo, a fim
de que ndo impeca o que a cada qual é ordenado fazer segundo a sua vocacao.
De sorte que nao se condena o jejum, mas isso de se haver feito dele um culto
necessario, com dias e comidas determinados, para confusdo das consciéncias.

Também se guardam entre nds muitas cerimonias e tradicbes, como a ordem da
missa e outros canticos, festas etc., que servem para manter ordem na igreja.
Ao mesmo tempo, todavia, ensina-se ao povo que esse culto divino externo nado
torna justo diante de Deus e que se deve observa-lo sem onerar a consciéncia,
por forma que, se for omitido sem causar escandalo, ndo ha nisso pecado. Essa
liberdade em cerimbnias exteriores também foi mantida pelos Pais antigos. Pois
no Oriente a Pascoa era celebrada em época diversa da de Roma. E como
alguns quisessem considerar essa diversidade como cisma na igreja, foram
admoestados por outros de que ndo era necessario observar uniformidade em
tais costumes. Ireneu diz o seguinte: “Diferenga no jejum n&o rompe a unidade
da fé.”*32 Também na Dist. 12 est4 escrito, no tocante a essa dessemelhanga em

19




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

ordenagcbes humanas, que ela ndo contraria a unidade da cristandade. E a
Tripartita Hist. lib. 9 colige muitos usos eclesiasticos desiguais e inclui uma
proveitosa sentenca crista: “Nao foi intengdo dos apdstolos instituir dias santos,
mas ensinar fé e amor.”34

ARTIGO 27: DOS VOTOS MONASTICOS

Para falar dos votos monasticos é preciso que lembremos em primeiro lugar
como se procedeu a esse respeito até agora, que espécie de vida houve nos
mosteiros, e que muitas coisas se fizeram neles todos os dias ndo soO
contrariamente a palavra de Deus, mas também ao direito papal. Nos tempos de
Santo Agostinho as ordens monasticas eram livres. Depois, quando se
corromperam a verdadeira disciplina e doutrina, inventaram-se votos
monasticos, e por meio deles se tentou restaurar a disciplina, como que por
carcere planejado.

Além disso, adicionou-se aos votos monasticos grande nimero de outras coisas,
e com tais cadeias e gravames foram carregados muitos, também antes da idade
apropriada.

Aconteceu outrossim que muitas pessoas chegaram a vida monacal por
ignorancia. Ainda que nao eram demasiadamente jovens, todavia ndo mediram
nem entenderam suficientemente sua capacidade. Todos esses, enredados e
envolvidos dessa maneira, eram obrigados e compelidos a permanecer nessas
cadeias, ndo obstante o proprio direito papal conceder liberdade a muitos deles.
E isso foi mais duro em conventos de freiras do que nos de frades, quando teria
sido conveniente poupar as mulheres, como o sexo fragil. Esse rigor e dureza
também desagradaram em tempos anteriores a muitas pessoas piedosas, pois
certamente viam que meninos e meninas eram metidos em mosteiros para fins
de subsisténcia material. Por certo viram, outrossim, quao mau foi o resultado
dessa empresa, que escandalos e opressdo de consciéncias trouxeram. E
muitas pessoa se queixaram do fato de em tdo perigoso assunto 0os canones
haverem sido de todo negligenciados. Houve, além disso, opinido tal sobre os
votos monasticos, que, como é manifesto, desagradou também a muitos monges
de algum entendimento.

Alegavam que votos monasticos eram iguais ao batismo e que pela vida
monastica se mereciam remissdo dos pecados e justificacdo diante de
Deus.®® Na verdade, acrescentavam ainda que pela vida monastica se merecia
nao sO justica e santidade, mas também que por essa vida se cumpriam 0s
preceitos e os conselhos incluidos no evangelho, de modo que se exaltavam os
votos monasticos mais do que o batismo. Afirmava-se, outrossim, que se merece
mais com a vida monastica do que com todos os outros estados de vida que
Deus ordenou, como o de pastor e pregador, o de governante, principe, senhor
e similares, os quais todos servem a sua vocacdo, de acordo com O
mandamento, a palavra e a ordem de Deus, sem espiritualidade ficticia. Nenhum
desses pontos pode ser negado, pois que se encontram em seus proprios livros.

Ademais, quem era assim enredado e acabava no mosteiro, pouco aprendia
sobre Cristo. Antigamente havia nos mosteiros escolas de Letras Sagradas e de
outras disciplinas Uteis a igreja cristd, de sorte que dos mosteiros se tomavam
pastores e bispos. Agora, porém, a coisa € muito diferente. Em tempos passados
congregavam-se em vida monacal para estudar a Escritura; agora alegam que o

20




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

monacato é de natureza tal, que por ele se merecem a graga de Deus e a justica
diante dele. Na verdade, consideram-no estado de perfeicdo e o péem muito
acima dos outros estados, que foram instituidos por Deus. Tudo isso é
mencionado, sem qualquer detracdo, para que se possa perceber e entender
tanto melhor o que 0s Nnossos ensinam e pregam e como o fazem.

Em primeiro lugar, ensina-se entre nds, com respeito aos que casam, que todos
agueles que ndo sao aptos para o celibato tém poder, razdo e direito de contrair
matrimonio. Porque os votos ndo podem anular a ordenacdo e o0 mandamento
de Deus. Ora, 0 preceito divino reza assim 1 Co 7: “Por causa da impureza, cada
um tenha a sua propria esposa e cada uma o seu proprio marido.”'3¢ Ademais,
nao s6 o mandamento de Deus, mas também a criacdo e a ordenacao de Deus
impulsam, obrigam e compelem ao estado matrimonial a quantos ndo foram
agraciados com o dom da castidade'®’ por especial obra de Deus, segundo estas
palavras do proprio Deus Gn 2: “Nao é bom que o homem esteja so: far-lhe-ei
uma auxiliadora que lhe seja idonea.”138
Que é que se pode objetar a isso? Enalteca-se o0 voto e a obrigacdo o quanto se
gueira; sobrexalte-se a coisa 0 quanto se possa; ainda assim ndo se pode
conseguir que com isso seja ab-rogado o mandamento de Deus. Dizem os
doutores que o0s votos também ndo sdo obrigatérios quando feitos
contrariamente ao direito papal; quanto menos entdo devem vincular, ser validos
e ter forca contra 0 mandamento de Deus!

Se nenhuma razéo existisse pela qual a obrigacdo dos votos pudesse ser
anulada, também os papas nao teriam dispensado e desobrigado deles. Pois
ndo é da competéncia de nenhum homem rescindir obrigacao que se origina de
direito divino. Razéo por que ao papas julgaram acertadamente que se deve
exercer alguma equidade nessa obrigacdo, e muitas vezes concederam
dispensa, como no caso de um rei de Aragdo e em grande numero de outros
casos. Ora, se houve dispensa para conservar coisas temporais, com muito mais
justica deve haver dispensa por causa de necessidade das almas.

Depois, por que 0s oponentes insistem com tanta energia que se devem guardar
0s votos sem considerarem primeiro se € prépria a espécie de voto? Pois o voto
deve dizer respeito a coisa possivel e deve ser voluntario, inconstrangido.'*® Mas
bem se sabe como a castidade perpétua estd no poder e na capacidade do
homem. E sédo poucos os homens e as mulheres que fizeram o voto monastico
de moto préprio, voluntaria e refletidamente. Antes de chegarem a correto
entendimento, sdo persuadidos ao voto monastico. Vez que outra também sdo
forcados e impelidos a isso. Razé&o por que nao € justo que se discuta com tanta
imponderacéo'*© e rigidez sobre a obrigacdo do voto, a vista do fato de todos

confessarem ser contrario a natureza e ao carater do voto isso de ndo se
prometer voluntariamente e a bom conselho e com reflexao.

Alguns canones e leis papais anulam os votos feitos antes da idade de quinze
anos, pois julgam que antes dessa idade ndo se tem entendimento suficiente
para poder determinar a ordem de toda a vida, como se deve constitui-la. Outro
canone concede mais anos ainda a fragilidade humana, pois proibe que se faga
0 voto monastico antes dos dezoito anos. Isso da a maioria escusa e razao para
abandonarem os mosteiros, porquanto a maior parte chegou aos mosteiros na
infancia, antes daquela idade.

21




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Por ultimo, ainda que se pudesse censurar a violagdo do voto monastico nao
poderia, contudo, seguir-se dai que se deva dissolver o casamento de tais
pessoas. Porque Santo Agostinho diz 27. quaest. |, cap. Nuptiarum que nao se
deve dissolver tal matriménio. E ndo é diminuto o prestigio de Santo Agostinho
na igreja crista, ainda que outros, posteriormente, julgaram de maneira diversa.

Se bem que o mandamento de Deus concernente ao matrimonio liberta a muitos
deles do voto monastico, os nossos, contudo, apresentam ainda mais razées
para mostrar que votos monasticos sdo nulos e ndo-vinculativos. Porque todo
culto divino instituido e escolhido por homens, sem mandamento e ordem de
Deus, para alcancar justica e a graca de Deus, é oposto a Deus e contrério ao
santo evangelho e a ordem de Deus, como diz o préprio Cristo em Mt 15: “Em
vdo me adoram com preceitos de homens.”'*! Também Sdo Paulo ensina em
toda a parte que ndo devemos procurar a justica em nossos preceitos e cultos
divinos, inventados por homens, porém que justica e piedade diante de Deus
vém da fé e da confianca, de crermos que Deus nos recebe na graca por causa
de Cristo, seu unico Filho.

Ora, € mui notoério haver os monges ensinado e pregado que a espiritualidade
excogitada satisfaz pelo pecado e alcanca a graca e a justica de Deus. Que é
isto sendo diminuir a gléria e o louvor da graca de Cristo e negar a justica da fé?
Segue-se, portanto, dai que esses votos costumeiros foram cultos divinos
improprios, falsos. Razado por que também nao vinculam. Pois voto impio e feito
contrariamente ao preceito de Deus € ndo-vinculativo e nulo. Também os
canones ensinam que o juramento ndo deve ser vinculo de pecado.

Diz Sao Paulo em Galatas 5: “De Cristo vos desligastes vos que procurais
justificar-vos na lei, da graga decaistes.”*? Por isso também estéo desligados de
Cristo e decairam da graca aqueles que querem ser justificados por intermédio
de votos, pois roubam a honra de Cristo, 0 Unico que justifica, e ddo essa honra
a seus votos e a sua vida monastica.

N&o se pode negar, outrossim, haver os monges ensinado e pregado que eram
justificados e mereciam a remissao dos pecados por meio de seus votos e vida
e observancia monasticas. Na verdade, inventaram coisa ainda mais desastrada
e absurda, dizendo que partilhavam suas boas obras aos outros. Agora, se
alguém quisesse repisar e salientar tudo isso impiedosamente,*® quanta coisa
poderia reunir de que 0s proprios monges agora se envergonham e que
quiseram nao ter feito! Além de tudo isso também persuadiram as pessoas de
gue as ordens espirituais inventadas sdo estados de perfeicéo crista. Isto, sem
davida, € exaltar as obras como meio de justificacdo. Ora, ndo é pequeno
escandalo na igreja crista apresentar ao povo semelhante culto, inventado pelos
homens sem preceito de Deus, e ensinar que tal culto torna os homens integros
e justos diante de Deus. Porgue a justica da fé, em que se deve insistir mais do
gue qualquer outra coisa na igreja crista, € obscurecida quando os homens séo
deslumbrados com essa singular espiritualidade angélica e a simulacdo de
pobreza, humildade e castidade.

Ademais, também os mandamentos de Deus e o verdadeiro e genuino culto séo
obscurecidos quando o povo ouve que apenas 0S monges estdo no estado de
perfeicdo. Porque a perfeicdo cristd € isto: temer a Deus de coragcdo e
seriamente, e, contudo, ter, outrossim, cordial certeza, fé e confianca de que por

causa de Cristo temos um Deus gracioso e misericordioso, que podemos e

22




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

devemos pedir-lhe e dele desejar aquilo de que carecemos, e confiantes esperar
dele auxilio em todas as aflicbes, de acordo com a profissdo e o estado de cada
um; e que, entrementes, também devemos praticar, com diligéncia, boas obras
na vida exterior e servir a nossa vocacao. Nisso consiste a verdadeira perfeicdo
e o verdadeiro culto a Deus, ndo em mendigar ou em vestir habito preto ou cinza,
etc. Mas o povo comum concebe muitas opinides perniciosas a partir da falsa
exaltacdo da vida monastica, quando ouve que se enaltece sem qualquer
moderacdo o estado celibatario. O resultado € que o0 povo esta no estado
matrimonial de consciéncia pesada. Quando o homem comum ouve que apenas
0s mendicantes sao perfeitos, ndo lhe é possivel saber que pode possuir bens e
negociar sem pecado. Quando o povo ouve que ndo vingar-se é apenas um
conselho, segue-se que alguns pensam nao ser pecado exercer vinganca fora
do oficio. Alguns entendem que vinganca de forma nenhuma convém aos
cristdos, nem mesmo a autoridade.

Também se encontram, em leituras, muitos exemplos de alguns que
abandonaram mulher e filhos, também seu oficio governamental, retirando-se a
mosteiros. Isto, disseram eles, € fugir do mundo e procurar vida que agrada mais
a Deus do que o modo de vida dos outros. Nem podiam saber que se deve servir
a Deus nos mandamentos dados por ele, ndo nos mandamentos inventados por
homens. Ora, estado de vida bom e perfeito € aquele que tem a seu favor o
mandamento de Deus; por outro lado, € perigoso o estado de vida que ndo tem
a seu favor o mandamento de Deus. Foi necessério dar ao povo boa instrucédo a
respeito de tais coisas.

Em tempos passados também Gérson censurou o erro dos monges concernente
a perfeicéo, e indicou que em sua época era novidade'** isso de se dizer que a
vida monastica é estado de perfei¢ao.

Tantas opinides e erros impios se prendem aos votos monasticos: que justificam
e tornam integro diante de Deus, que sdo a perfei¢do cristda, que com eles se
cumprem tanto os conselhos como os preceitos evangélicos, que tém obras
supererogatorias,145 as quais ndo se devem a Deus. Porquanto tudo isso é
falso, vao e inventado, segue-se que também torna nulos e sem vinculo os votos
monasticos.

ARTIGO 28: DO PODER DOS BISPOS

Muito se escreveu, em tempos passados, sobre o poder dos bispos, e alguns
confundiram, desastrosamente, o poder dos bispos com a espada temporal.
Desse baralhamento desordenado resultaram mui grandes guerras, tumultos e
rebelides pelo fato de os bispos, sob o pretexto do poder a eles dado por Cristo,
nao so haverem instituido novos cultos e onerado as consciéncias com a reserva
de alguns casos'#® e com violentas excomunhdes, mas também se haverem
atrevido a entronizar e depor, a seu talante, imperadores e reis,'4” abuso que ja
muito antes de nosso tempo foi censurado por pessoas eruditas e piedosas na
cristandade. Por isso 0s nossos, para consolo das consciéncias, se viram
compelidos a mostrar a diferenca entre o poder, espada e autoridade espiritual
e a secular, e ensinaram que por causa do mandamento de Deus ambos 0s
regimes e poderes devem ser honrados e estimados, com toda a reveréncia,
como os dois maiores dons de Deus na terra.

23




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Os nossos ensinam que, de acordo com o evangelho, o poder das chaves ou
dos bispos € o poder e ordem de Deus de pregar o evangelho, remitir e reter
pecados e administrar e distribuir os sacramentos. Pois Cristo enviou 0s
apostolos com esta ordem Jo 20: “Assim como o Pai me enviou, eu também vos
envio. Recebei 0 Espirito Santo. Se de alguns perdoardes os pecados, sédo-lhes
perdoados; se Ihos retiverdes, sdo retidos.”148

Esse poder das chaves ou dos bispos € praticado e exercido apenas atraves do
ensino e pregacédo da palavra de Deus e pela administracdo dos sacramentos a
muitos ou a individuos, dependendo da vocacao que se tiver. Pois com isso se
conferem n&o bens corporais, sendo coisas e bens eternos, a saber, justica
eterna, o Espirito Santo e a vida eterna. Nao se podem obter esses bens sendo
pelo ministério da pregacdo e pela administracdo dos santos sacramentos.
Porque Sao Paulo diz: “O evangelho é o poder de Deus para a salvacéao de todo
aquele que cré.”'*° Visto, pois, que o poder da igreja ou dos bispos confere bens
eternos e € praticado e exercido apenas pelo oficio da pregacdo, de modo
nenhum embaraca o governo e autoridade temporal. Porque o poder secular
trata de coisas muito diferentes das do evangelho. O poder temporal ndo protege
a alma, porém defende, com a espada e penas fisicas, corpo e bens contra poder
externo.

Por isso nao se devem baralhar e confundir o poder espiritual e o temporal. Pois
0 poder espiritual tem a ordem de pregar o evangelho e administrar os
sacramentos. Também néo deve invadir oficio alheio. Ndo deve entronizar e
destronar reis, ndo deve ab-rogar ou minar as leis civis e a obediéncia ao
governo, ndo deve fazer e prescrever ao poder temporal leis a respeito de
matéria secular, conforme disse o préprio Cristo: “O meu reino nao é deste
mundo.”®® Também: “Quem me constituiu juiz entre vos?”15! E S&o Paulo, em
Fp 3: “A nossa patria estd nos céus.”*®? E na Segunda Epistola aos Corintios,
capitulo décimo: "As armas da nossa milicia ndo sao carnais, e sim poderosas
em Deus, para destruir fortalezas; anulando sofismas e toda altivez que se
levante contra o conhecimento de Deus.”?%3

Dessa maneira 0s nossos distinguem os oficios de ambas as autoridades e
poderes e mandam que os dois sejam tidos em honra como os dons mais
elevados de Deus na terra.

Onde, porém, os bispos possuem autoridade temporal e a espada, ndo as tém
como bispos, de direito divino, mas de direito humano, imperial, dadas por
imperadores e reis romanos, para administracdo temporal de seus bens. E isso
nada tem que ver com o oficio do evangelho.

Por isso, segundo o direito divino, o oficio episcopal € pregar o evangelho,
perdoar pecados, julgar doutrina e rejeitar doutrina que é contraria ao evangelho,
e excluir da congregacao cristd os impios cuja vida impia seja manifesta, sem o
emprego de poder humano, mas apenas pela palavra de Deus. E nisso os
paroquianos®® e as igrejas tém o dever de obedecer aos bispos, de acordo com
esta palavra de Cristo Lucas 10: “Quem vos der ouvidos, ouve-me a
mim.”t% Todavia, quando ensinam, introduzem ou estabelecem algo contrario
ao evangelho, temos ordem de Deus de que em tal caso ndo devemos obedecer.
Mt 7: “Acautelai-vos dos falsos profetas.”'>¢ E Sdo Paulo em Gl 1: “Mas, ainda
gue nos, ou mesmo um anjo vindo do céu vos pregue evangelho que va além do
que vos temos pregado, seja anatema.”’®’ E na Segunda Epistola aos Corintios,

24




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

capitulo 13: “Porque nada podemos contra a verdade, sendo em favor da propria
verdade.”**® Também: “Segundo a autoridade que o Senhor me conferiu para
edificacdo, e ndo para destruir’.1>® O mesmo ordena o direito canénico em 2,q.7,
nos capitulos “Sacerdotes” e “Oves”. E Santo Agostinho escreve na Epistola
contra Petiliano que também aos bispos regularmente eleitos ndo se deve
obedecer caso errem ou ensinem ou ordenem algo contra a santa e divina
Escritura.

Agora, que o0s bispos, quanto ao mais, tenham poder e jurisdicdo em algumas
coisas, como, por exemplo, em questdes matrimoniais ou no dizimo, tém-nos em
virtude de direito humano. Quando, porém, os ordinarios sdo negligentes em tal
ministério, 0s principes tém a obrigacéo, quer o fagcam prazerosamente ou nao,
de pronunciar nisso direito!®® aos seus suditos, por amor da paz, para evitar
discoérdia e grandes disturbios nos territorios.
Discute-se, além disso, sobre se os bispos tém poder para instituir ceriménias
na igreja e fazer leis respeito a alimentos, dias santos e diferentes ordens de
ministros da igreja. Os que concedem esse poder aos bispos alegam esta
palavra de Cristo Jodo 16: “Tenho ainda muito que vos dizer, mas vos nao o
podeis suportar agora; quando vier, porém, o Espirito da verdade, ele vos
ensinara toda a verdade”.®! Referem também o exemplo de Atos 15, onde
proibiram o sangue e o sufocado. Alega-se ainda que o sdbado foi mudado para
o domingo, contrariamente aos Dez Mandamentos, segundo pensam, e nenhum
exemplo é enfatizado e alegado tanto quanto a mudanca do sdbado. Querem
sustentar com isso que € grande o poder da igreja, porquanto dispensou nos Dez
Mandamentos e modificou algo neles.

Mas a respeito dessa questdo 0s nossos ensinam gue os bispos ndo tém poder
para instituir e estabelecer algo contra o evangelho, conforme se mostrou acima
e como ensina o direito candnico em toda a Distincgdo nona. Ora, €
evidentemente contrario a ordem e a palavra de Deus fazer ou decretar leis com
0 intuito'®? de por isso satisfazer pelo pecado e alcancar a graca. Pois a gléria
do mérito de Cristo € blasfemada quando ousamos merecer graca com tais
observancias. Também é patente que por causa dessa opinido as ordenancas
humanas cresceram incalculavelmente na cristandade e que enquanto isso a
doutrina da fé e da justica da fé esteve completamente'%3 suprimida. Diariamente
se ordenavam novos feriados, novos jejuns, e se estabeleciam novas cerimdnias
e novas veneracfes de santos, a fim de com tais obras merecer graca e todo o
bem junto a Deus.

Da mesma forma os que instituem ordenancas humanas também agem contra o
mandamento de Deus com isso de porém pecado em alimentos, dias e coisas
semelhantes, e oneram a cristandade com a escravidado da lei, como se, para
merecer a graca de Deus, fosse necessario que existisse entre os cristdos culto
semelhante ao levitico, cuja instituicdo Deus teria ordenado aos apostolos e
bispos, como alguns escrevem a respeito. E € bem crivel que alguns bispos
foram enganados com o exemplo da lei de Moisés. Dai provieram téo
inumeraveis ordenacdes: que é pecado mortal fazer trabalho manual em dias
santos, ainda quando ndo haja ofensa a outros; que é pecado mortal omitir as
horas candnicas;'%* que alguns alimentos poluem a consciéncia; que jejum é
obra com que se reconcilia a Deus; que em caso reservado o pecado nao &
perdoado a menos que se preocupe primeiro o reservante do caso, hao obstante

25




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

o direito candnico néo falar da reserva da culpa, sendo da reserva das penas
eclesiasticas.

De onde tém os bispos o direito e poder de impor tais ordenacdes®® a
cristandade, para ilaquear as consciéncias? Pois em Atos dos Apdstolos,
capitulo 15, Séo Paulo proibe que se ponha o jugo na cerviz dos discipulos.%¢ E
S&o Paulo diz em Corintios que o poder lhes foi dado para edificar, ndo para
destruir.18” Por que entdo multiplicam os pecados com tais ordenacées?

Existem, porém, claras passagens da divina Escritura que proibem estabelecer
semelhantes ordenacdes para merecer a graca de Deus, ou como se fossem
necessarias para a salvagao. Assim diz Sdo Paulo em Colossenses 2: “Ninguém
vos julgue, pois, por causa de comida, ou bebida, ou dias determinados, a saber,
os dias de festa, ou as luas novas, ou os sdbados, que € sombra das coisas que
haviam de vir, porém o corpo é de Cristo.”*®® Também: “Se morrestes com Cristo
para os rudimentos do mundo, por que, como se vivéssemos no mundo, vos
deixais prender por ordenancas: ndo manuseies, hao proves, ndo toques? Todas
estas coisas, com 0 uso, se destroem e sao preceitos e doutrinas dos homens e
tém aparéncia de sabedoria.”'%® E em Tito 1 S&o Paulo proibe abertamente que
demos ouvidos a fabulas judaicas e mandamentos de homens que se desviam
da verdade.'"®

Também o proprio Cristo diz, Mt 15, a respeito daqueles que insistem com as
pessoas sobre preceitos humanos: “Deixai-os: sdo cegos, guias de cegos.”!’t E
reprova tais cultos, dizendo: “Toda planta que meu Pai celeste ndo plantou, sera
arrancada.”’?

Se os bispos tém o poder de onerar as igrejas com inUmeras ordenancas e de
ilaquear as consciéncias, por que entdo a divina Escritura proibe tantas vezes
fazer e observar ordenancas humanas? Por que |hes chama doutrinas de
demonios?'’® Teria o Espirito Santo prevenido contra tudo isso em V&o?
Por isso, visto que tais ordenacdes, instituidas como necessarias, para
reconciliar a Deus e merecer graga, sdo contrarias ao evangelho, de modo
nenhum é préprio para os bispos impor semelhantes cultos. Pois é necessario
reter na cristandade a doutrina da liberdade cristd de que ndo € necessaria a
serviddo da lei para a justificacdo, conforme escreve Sao Paulo aos galatas,
capitulo quinto; “Para a liberdade foi que Cristo nos libertou. Permanecei, pois,
firmes e ndo vos submetais de novo a jugo de escraviddo.’'’4 E necessario
conservar o artigo principal do evangelho: que alcangamos a graca de Deus pela
fé em Cristo, sem mérito nosso, e que ndo a merecemos mediante culto instituido
por homens.

Que se deve pensar, entdo, do domingo e de similares ordenancas e cerimonias
eclesiasticas? A isso respondem 0S Nnossos que 0s bispos ou pastores podem
fazer ordenacdes para que as coisas sejam feitas com ordem na igreja, nao a
fim de com elas alcancar a graca de Deus, também ndo a fim de por elas
satisfazer pelo pecado ou obrigar as consciéncias a que as tenham na conta de
cultos necessarios e a julgar que pecam quando deixam de observa-las sem
escandalo. Assim Sao Paulo ordenou em Corintios que as mulheres velem a
cabeca na congregacéo!’®> e que os pregadores nado falem todos ao mesmo
tempo na assembleia, mas ordenadamente, um apés outro.176

26




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

E conveniente que a assembleia cristd, por causa do amor e da paz, observe
tais ordenacdes e obedeca aos bispos e pastores nestes casos, e as guarde até
onde um nao ofenda o outro, para que nédo haja desordem ou anarquia na igreja.
Contudo, de maneira tal, que ndo se onerem as consciéncias, de forma a
pesarem que sao coisas necessarias para a salvagao e haver que pecam quando
as violam sem ofensa para outros. Assim como ninguém diz pecar a mulher que,
sem ofensa para outros, se apresenta em publico de cabeca descoberta.

Tal é a observancia do domingo, da Pascoa, do Pentecostes e feriados e ritos
semelhantes. Pois erram muito os que julgam que a observancia do domingo em
lugar do sdbado foi estabelecida como necessaria. A Sagrada Escritura ab-rogou
0 sabado e ensina que depois da revelacdo do evangelho podem omitir-se todas
as cerimonias da lei antiga. Contudo, visto que era necessario estabelecer um
dia determinado, a fim de que o povo soubesse quando devia reunir-se, a igreja
cristd destinou o domingo para esse fim, e tanto mais agrado e disposicéo teve
relativamente a tal mudanca, para que o povo tivesse um exemplo da liberdade
cristd e se soubesse que nem a guarda do sdbado nem de qualquer outro dia é
necessaria.

Ha muitas discussfes falhas sobre a mudanca da lei, sobre as ceriménias do
Novo Testamento, sobre a mudanca do sabado. Originaram-se todas da falsa e
errbnea opinido de que devia haver na cristandade um culto similar ao levitico
ou judaico, e de que Cristo haja ordenado aos apoéstolos e bispos que
excogitassem novas cerimdnias necessarias para a salvacdo. Esses erros se
introduziram na cristandade quando ndo se ensinava e pregava de maneira
limpida e pura a justica da fé. Alguns sustentam a respeito do domingo que se
deve guarda-lo, posto ndo de direito divino, contudo quase que como de direito
divino. E prescrevem a forma e a medida em que se pode trabalhar em dia santo.
Mas que outra coisa sdo tais disputas sendo lacos para a consciéncia? Pois
ainda que procuram mitigar e epiqueizar ordenagdes humanas, contudo nao se
pode alcancar nenhuma epiquéial’”’ ou mitigacdo enquanto estd de pé e
permanece a opinido de que sdo necessdrias. Ora, essa opinido
necessariamente permanece quando nada se sabe da justica da fé e da
liberdade crista.

Os apoéstolos ordenaram abstencdo do sangue e do sufocado. Mas quem
observa isso hoje em dia? E, contudo, ndo pecam 0s que ndo o observam,
porque os préprios apostolos ndo quiseram onerar as consciéncias com tal
escravidao, mas apenas o proibiram por algum tempo, a fim de evitar escandalo.
Pois nessa ordenacdao € preciso atentar no artigo principal da doutrina crista, que
ndo é ab-rogado por esse decreto.1’®

Quase nenhum dos canones antigos € observado tal qual reza. E diariamente
muitas das ordenacdes se tornam obsoletas, mesmo entre aqueles que
observam essas ordenacdes de maneira diligentissima. N&o se pode aconselhar
nem auxiliar as consciéncias onde ndo se observa essa mitigacdo, para
sabermos observar essas ordenacbes de maneira que ndo as tenhamos por
necessarias, cientes também de que as consciéncias nao séo feridas, ainda que
desaparecam tais ordenacoes.

Os bispos, entretanto, manteriam facilmente a obediéncia, se ndo insistissem na
observancia daquelas ordenacdes que ndo se podem guardar sem pecado. Mas
0 que fazem agora é proibir a administracdo das duas espécies no santo

27




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

sacramento, proibem o casamento dos clérigos e a ninguém recebem a menos
que jure primeiro que ndo vai pregar essa doutrina, ndo obstante acordar ela,
fora de davida, com o santo evangelho. As nossas igrejas ndo pedem que 0s
bispos voltem a estabelecer a paz e a unidade com prejuizo para a honra e a
dignidade deles, conquanto em caso de necessidade os bispos devem fazer
também isso. Pedem somente que os bispos relaxem algumas cargas injustas
que em tempos passados nao existiam na igreja e foram recebidas
contrariamente ao costume da igreja cristad universal. Talvez de inicio hajam tido
alguma razdo, mas em nossos tempos ja ndo sdo congruentes. Também é
manifesto que algumas ordenancas foram recebidas por causa de falta de
entendimento. Razao por que os bispos deveriam ter a bondade de mitigar essas
ordenancas, visto que tal mudanca néo prejudica a conservacao da unidade da
igreja cristd. Porque muitas ordenacdes de origem humana com o passar do
tempo cairam por si mesmas, ndo sendo necessario guarda-las, conforme
testifica o proprio direito papal. Se isso, porém, € de todo impossivel, e se ndo
se pode conseguir que eles moderem e ab-roguem ordenacdes humanas que
nao se possam guardar sem pecado, entdo devemos seguir a norma apostolica
que nos ordena obedecer antes a Deus que aos homens.1"®

Séo Pedro proibe aos bispos o dominio, como se tivessem o poder de coagir as
igrejas ao que eles quisessem.'® Agora nédo se trata de como privar os bispos
de seu poder; pede-se e deseja-se, isto sim, que ndo coajam as consciéncias a
pecado. Se, porém, ndo fizeram isso, desprezando esse pedido, reflitam entao
sobre como responderdo a Deus por isso, porquanto com essa sua pertinacia
dao causa a divisdo e cisma, coisa que em justica devem ajudar a prevenir.

CONCLUSAO

Estes sdo os artigos principais que sdo considerados como controvertidos.
Embora se pudesse haver falado de numero muito maior de abusos e erros,
contudo, para evitar prolixidade e extensdo, citamos apenas 0s precipuos, a
partir dos quais facilmente se pode ajuizar quanto aos outros. Pois em tempos
passados houve muita queixa sobre as indulgéncias, sobre peregrinacées,
abuso em matéria de excomunh&o. Os pastores tinham infinitas contendas com
0S monges quanto a ouvir confissées, a respeito de sepultamento, no tocante a
prédicas em ocasifes extraordinarias e relativamente a inUmeras outras coisas.
Com as melhores intencdes e por amor da cortesia passamos tudo isso por alto,
a fim de que tanto melhor se pudessem notar 0s pontos principais nessa questao.
N&o se deve julgar que qualquer coisa haja sido dita ou mencionada por 6dio ou
para infamar. Relatamos apenas aquilo que julgamos necessario aduzir e
mencionar, a fim de que dai se pudesse tanto melhor perceber que, em doutrina
e cerimbnias, entre n0s nada se recebeu que seja contra a Sagrada Escritura ou
a igreja crista universal. Porque deveras € publico e manifesto havermos evitado,
diligentissimamente e com a ajuda de Deus (para falar sem vangloria), que se
introduzisse, alastrasse e prevalecesse em nossas igrejas qualquer doutrina
nova e impia.
Seguindo o edito, quisemos apresentar os artigos supramencionados, como
declaracéo de nossa confisséo e da doutrina dos nossos. E caso alguém entenda
que fala algo, estamos prontos a dar-lhe informacédo mais ampla, com base na
divina Escritura Sagrada.

28




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

De Vossa Majestade Imperial mui submissos e  obedientes:

Jodo, Duque da Saxonia, eleitor
Jorge, Margrave de Brandenburg
Ernesto, Duque de Lineburg
Filipe, Landgrave de Hesse
Joao Frederico, Duque da Saxonia
Francisco, Duque de Lineburg
Wolfgang, Principe de Anhalt
Burgomestre e Conselho de Nurembergue

Burgomestre e Conselho de Reutlingen

NOTAS

A - O texto aleméo do prefacio € de pena de Gregor Bruck, chanceler do
Eleitorado Saxonio. Justus Jonas € o autor da traducao latina do prefacio. E essa
traducdo latina que vertemos em portugués. Enquanto diminui o nimero de
pessoas capazes de ler, com inteiro proveito, os originais aleméo e latino das
Confissbes Luteranas, cresce o numero daqueles que entendem inglés. A edicao
inglesa de T. G. Tappert (The Book of Concord, Fortress Press, Philadelphia,
1959), que traz a traducdo do prefacio germanico, é livro de facil aquisicao.
Favorecerd, por isso, a numero crescente de leitores o fato de havermos
traduzido o prefacio latino para a edicéo portuguesa.

B - Carlos V, 1500 - 1558.

C - No original, secus. Texto alemé&o: nicht recht. Na Concordia Triglotta, em que
a traducédo do prefacio da Confissdo de Augsburgo se baseia no texto latino, Ié-
se: “in a different manner.” O advérbio secus tem ambas as acepg¢des, mas ja
gue o prefacio latino € traducéo do prefacio germéanico, damos preferéncia ao
nicht recht.

D - No original, de cetero. Concordia Triglotta traduz “for the future”. Assim
também Leif Grane e Bernd Moeller (Die Confessio Augustana, p. 13): “in
Zukunft”. Cremos que Justus Jonas teria escrito in ceterum houvesse sua
intencao sido a de dizer “para o futuro”, se bem que o contexto parece sugerir a
traducgao “para o futuro” como a melhor.

E - No dia 20 de junho de 1530.
F - No dia 22 de junho.

G - Dia 24 de junho. Concordia Triglotta (p. 40), por engano, traduz proxima sexta
feria (sic) com “on next Wednesday”. A apresentagao foi transferida para sabado,
25 de junho.

H - Ou transmitiram. No original: tradiderint.

| - Adotamos a variante sumus et militamus. Cf. BSLK.

29




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

J - A Arquiduque Fernando da Austria, desde 1526 rei da Hungria e da Boémia,
irmao do imperador.

K - Regensburg. 1527. Compareceu numero muito reduzido de pessoas, e a
dieta terminou sem resultados.

1. Vid. Nota em I, Simbolo Niceno.
2. No original alemao: Wesen. Texto latino: essentia.

3 “Aquilo que subsiste por si mesmo” = hupostasis, termo usado na igreja antiga
conta o modalismo, segundo o qual o Pai, o Filho e o Espirito Santo séao trés
modos ou manifestagdes do Deus unico. Cf. em CR 4,38 as autoridades citadas
por Melanchthon no Coloquio de Worms de 1541 para CA |. Em definitiones
multarum appellationum, quarum in Ecclesia usus est (Melanchthons Werke in
Auswahl, vol. 11,2, 1953, ed. Hans Engelland, p. 782s.). Melanchthon define
“pessoa” assim: Persona est substantia, individua, intelligens, incommunicabillis,
non sustentata in alia natura. Sic loquitur Ecclesia et vocabulo personae hoc
modo utitur. Graeci hupostasin et huphistamenon dixerunt, id est, subsistens.
Leonardo Hutter (Loci communes theologici, locus I, cap. I, g. lll, prop. lll)
descreve a elaboracdo do conceito de pessoa congruente com o mistério da
Trindade. Sobre 0 uso do conceito de subsisténcia (hupostasis) para determinar
0 conceito de pessoa (reduzindo este ao sentido formal, Unico que Ihe convém
na doutrina da Trindade) vid., p. ex., Werner Elert, Der christliche Glaube, 32 ed.,
de Ernst Kinder, 1956, p. 220.

4. Adeptos da heresia de Manes, do século Ill d. C. Combinacédo do dualismo
persa de Zoroastro com elementos gnasticos e cristaos.

5. Gnosticos do século 1.

6. Do nome do heresiarca Ario, te6logo de Alexandria (ca. 270-336), que negava
a consubstanciabilidade do Filho com o Pai (Cristo, ainda que anterior ao mundo,
é, contudo, um poiema de Deus). O Concilio de Nicéia (Bitinia, Asia Menor, 325,
também chamado | Concilio de Nicéia — o Il reuniu-se em 787) condenou essa
doutrina. Os arianos dividiram-se em “homoi-usianos” (homoios e ousia),
também chamados semi-arianos, ou seminicenos (o Filho € de substancia similar
a do Pai, i. e., ndo idéntica nem diferente. P. ex., Basilio de Ancira, o lider),
“homoianos” (o Filho & semelhante ao Pai. V. g., Acacio de Cesaréia, de onde
0s acacianos, mais tarde liderados por Euddéxio) e “an-homoianos”, os arianos
radicais, chamados de arianos propriamente ditos (o Filho em tudo é
dessemelhante do Pai. P. ex., Eundmio). O Concilio de Nicéia definiu-se pelo
“homoousios” (o Pai e o Filho sdo de substancia idéntica). Dai o termo
heterousianos para designar 0s sectarios do arianismo. Semi-ariano,
inicialmente sinbnimo de “homoi-usiano”, mas além passou a ser sinbnimo de
macedoniano e pneumatdmaco, porque muitos ‘homoi-usianos”, ainda que
tinham chegado a aceitar uma formula “homo-usiana” quanto ao Pai e ao Filho,
haviam aderido a Macedonio (patriarca de Constantinopla, deposto pelo Sinodo
de Constantinopla em 360), e diziam que o Espirito Santo ndo € homoousios
com o Pai e o Filho, de onde o nome de peneumatdmacos, que significa
“difamadores do Espirito”.

30




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

7. De Eunbmio, falecido cerca de 393, e que chegou a ser a figura principal do
arianismo radical.

8. Como negadores da Trindade.

9. Os samosatenos, também chamados paulianistas, foram sectarios de Paulo
de Samadsata, bispo de Antioquia. Em 269 foi deposto da sé antioquiana. Lutero
e Melanchthon o condenaram porque negava a personalidade do Logos. Ha
guem julgue duvidosa a inclusdo de Paulo de Samdsata entre os adeptos do
monarquianismo dinamista (o Filho & simplesmente um poder de Deus, o divino
repousava sobre o homem Jesus como um poder, dinamis). Também ha quem
pensa que binitarismo dinamista seria descricdo mais exata (porque falavam da
existéncia do Pai e do Filho, ou Espirito, dentro da Divindade, sem énfase
especial sobre a unidade e a relacdo entre ambos). Outros preferem chama-los
de trinitarios econdémicos (nome dos adeptos da teoria de que o Filho e o Espirito
nao sao hipdstases plenas, mas tém o status de economias ou dispensacfes
funcionais do Deus Unico extrapoladas para as finalidades da criacdo e da
redencao.

10. Texto latino: neotericos (novos, modernos). Com samosatenos novos a
Confissdo de Augsburgo mira aos primeiros espiritualistas antitrinitarios da
época da Reforma (V. g. Jodo Campano: o Espirito Santo é apenas operacao ou
efeito de Deus e do Cristo).

11. No original, Erbsinde, “pecado hereditario”. Texto latino: Peccatum originis.
Na dogmatica neo-escolastica a expressdo peccatum originale geralmente é
usada para designar duas coisas: 0 peccatum originale originans, o pecado
adamico, e o peccatum originale originatum, o pecado hereditario dos filhos de
Adao. Cf. Urs Baumann, Erbstinde? (1970), p. 18 s. Num ensaio intitulado “Die
Erbsiinde und das Konzil von Trient’, E. Gutwenger SJ, no interesse de uma
terminologia impecavel (“Im Interesse einer einwandfreien Terminologie”),
reserva o termo “Ursunde” para o peccatum originale originans e usa “Erbstinde”
para designar o peccatum originale originatum (Zeitschrift fir katholische
Theologie, vol. 89, 1967, p. 433, nota 1). Outros autores traduzem peccatum
originale originans com Ursprungssinde.

12. So naturlich geborn werden. Texto latino: Secundum naturam propagati. Com
“naturalmente” se quer excluir o Cristo.

13. Sectérios de Pelagio, frade britanico (c. 360 - c. 420).

14. Os reformadores acusaram o0s escolasticos de pelagianos. Também a
Zwinglio, que considerava o pecado original enfermidade, nao pecado,
argumentando que o pecado estad ligado com a culpa: Sic ergo diximus
originalem contagionem morbum esse, hon peccatum, quod peccatum cum culpa
coniunctum est (de peccato originali declaratio, CR 92, 372, 4).

15. No original: geborn aus der reinen Jungfrauen Maria. Vid. BSLK, p. 54. Vid.
Artigos de Esmalcalde, Parte |, 4, e nota.

16. In einer Person also unzertrennlich vereiniget. Nao traduzimos o “also”, que
alias falta na cépia de Espalatino (cf. BSLK, p. 54, aparato critico). A doutrina
das duas naturezas inseparavelmente unidas na unidade da pessoa é formulada
na confissao do Concilio de Calcedodnia (451).

31




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

17. O Simbolo dos Apéstolos, ou Credo Apostalico.
18. Rm 3.21-26; 4.5.
19. Ou: do ministério da pregacao. No original: Vom Predigtamt.

20. Por exemplo Sebastido Franck, falecido em 1542. Ensinava que a palavra
invisivel operava sem meios.

21. Em contraste com as obras desnecessarias mencionadas nos artigos XX e
XXVI da CA.

22.Lc 17.10.

23. Comenta Wilhelm Maurer que esse allezeit sein und bleiben resiste a uma
compreensao apenas futura da perpetuo mansura, encerrando antes em si a
existéncia dela no presente e no passado. No ensaio “Ecclesia perpetuo
mansura im Verstandnis Luthers”, publicado em Erneuerung der Einen Kirche,
vol. 11 de Kirche und Konfession, Géttingen, 1966, p. 32.

24. Versammlung. Texto lat.: congregatio.

25. Na ed. Tappert (p. 32) falta a traducdo da palavra eintrachtiglich.

26. Cf. artigo XV, Das Ordenacdes Eclesiasticas.
27. Ef4.5,6.
28. Mt 23.2.

29. Rigoristas da igreja africana antiga. Negaram o oficio aos bispos que se
haviam portado indignamente na perseguicéo de Diocleciano, declararam nulas
as ordenacles feitas por esses bispos e afirmavam que 0s sacramentos
administrados por pessoas dignas de excomunhao néo tinham valor.

30. Observa Peter Brunner (Pro Ecclesia, 185-186) que as palavras “im
Abendmahl” (“in coena Domini”) devem ser entendidas ndo s6 como indicagao
de lugar e tempo, mas antes em sentido instrumental (a realizacéo da ceia seria
0 meio porque o corpo e sangue de Cristo se tornam presentes). “Na ceia”
significaria, portanto, a celebracdo toda, desde as palavras da instituicdo até a
distribuicdo. Conclui o autor que a luz da CA X se pode desistir de isolar um
ponto de celebracao, assinalando-o como o momento que efetuaria a presenca
do corpo e sangue.

31. Unter. Cf. Apologia X, 1: cum; Catecismo Maior, Do Sacramento do Altar, 8:
in und unter; Formula de Concérdia, Epitome VII, 6: mit. Werner Elert (Der
christliche Glaube, p. 387) observa que essa viariagdo no uso das preposi¢coes
prova que elas ndo tém a tarefa de uma definicdo precisa. Segundo o autor,
parafraseiam o simples fato de que p&o e vinho continuam péo e vinho, sendo,
porém, no ato sacramental, portadores da presenca, do oferecimento e da
recepgao do corpo e sangue de Cristo. A férmula “in, sub et cum”, diz ele, ndo
tem o sentido de um sucedaneo especulativo de alguma férmula escolastica
(“spekulative Ersatz irgendeiner scholastischen Formel”).

32. Unter der Gestalt des Brots und Weins. “Gestalt” = aparéncia, forma;
“Erscheinungsform” (BSLK, p. 64, nota 1), forma externa, espécie. Na doutrina
da transubstanciacdo: espécies = acidentes do pao e do vinho. Observa a nota

32




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

1, p. 64, BSLK, a propo¢sito do termo “Gestalt” em CA X: “Vielleicht Anklang na
kath. Sprauchgebrauch....” (“talvez reminiscéncia do uso idiomatico catdlico...”.)
E ilustra com um texto das teses de Wimpina contra os Artigos de Schwabach:
depois da “Tirmung” (consagracéo), diz Wimpina, fica apenas a “Gestalt” do pao
e do vinho, e “unter jetlicher Gestalt” (“sob cada uma das espécies”) esta o
verdadeiro corpo e sangue de Cristo, e o Cristo inteiro, individido e completo (WA
XXX, 3; 190, 10 ss.) Cf. E. F. Karl Muiller, Symbolik, 1896, p. 347, nota 7: “Die
Worte des deutschen Textes, ‘dass wahrer Leib und Blud Christi wahrhaftiglich
unter der Gestalt des Brods un Weins im Abendmahl gegenwartig ser’,
entsprechen der gelaufigen romischen Redeweise”. (grifo do autor.) Sobre as
espécies eucaristicas, ou santas espécies, no sentido de aparéncias do péo e
do vinho depois da transubstanciacao cf. também IV Concilio de Latrdo, 1215
(Denziger-Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum, 802): lesus Christus, cuius
corpus et sanguis in sacramento altaris sub speciebus panis et vini veraciter
continentur, transsubstantiatis pane in corpus, et vino in sanguinem potestate
divina. — Observa P. Brunner (Pro Ecclesia, p. 187) que néo se deve aceitar uma
interpretacédo da expressao “unter der Gestalt” no sentido da doutrina romana da
transubstanciagao. O sentido, diz ele, é: “unter dem sinnlich wahrnehmbaren
Ding, das Brot und Wein ist” (“sob a coisa sensorialmente perceptivel, que € pao
e vinho”)

33. A absolvicao particular, individual.

34. SL 19.12. Almeida RA: “Quem ha que possa discernir as proprias faltas?”
Sobre a confissédo cf. artigo XXV e notas.

35. Mt 3.8.
36. P. ex. Jodo Denck (ca. 1500-1525)

37. Rigoristas de Roma (século Ill) que negavam readmissao aos que haviam
apostatado em tempo de perseguicao e aos impuros e assassinos.

38. Acréscimo no texto aleméo da edi¢do principe de Melanchthon (1531):
Darumb werden diejenigen verworfen, so lehren, die Sakrament machen gerecht
ex opere operato ohne Glauben, und lehren nicht, dass dieser Glaub dazu getan
soll werden, dass da Vergebung der Sunde angeboten werde, welche durch
Glauben, nicht durchs Werk erlangt wird. Esse texto é substancialmente idéntico
ao acréscimo que aparece na edicdo principe latino de Melanchthon. (Cf. o texto
latino do acréscimo e a traducdo portuguésa em CA XIll, 2, traducdo do texto
latino, nota em “pelos sacramentos”.)

39. Vom Kirchenregiment. Texto latino: De ordine ecclesiastico. Kirchenregiment,
ordo aqui designam o oficio da direcao espiritual da congregacao.

40. Ohn ordentlichen Beruf.
41. Feier, aqui no sentido de Feiertag. Texto latino: Feriae.

42. Polizei. Aqui no sentido de Staatsordnung, politeia (cf. BSLK, p. 70, nota 3)
ou Staatsverwaltnung.

43. Aufgelegte Eide Tun. Texto latino: iurare postulantibus magistratibus.

44. Max Keller -HUischemenger (Die Augsburgische Konfession, p. 16), adotando
uma variante do manuscrito de Espalatino (cf. BSLK, p. 71, aparato critico),

33




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

entendem a parte que vai de “quanto o fato &€” até “justica do coragdo” como
razdes atribuidas aos adversarios condenados aqui pela CA. Isso os obriga a
transformar um “dann” em “und” e um “und” em “aber”.

45. At 5.29.

46. Segundo um relatorio da época, os anabatistas da Turingia ocidental
(Melchior Rinck) ensinavam que separado de Deus nada pode ser eterno, razéo
por que todos os diabos e os homens condenados devem, finalmente, chegar a
Deus e ser salvos.

47.1 Co 2.14. Almeida RA: “ndo aceita as coisas do Espirito de Deus”.
48. Jo 8.44.

49. Cf., vg., Lutero, Sermon von den guten Werken, 1520, WA VI, 202 ss.; Kurze
Form der zehn Gebote, 1520, WA VI, 104 SS.; 0Ss
Dez Mandamentos no Catecismo Menor e no Catecismo Maior, adiante, Partes
VI e VII.

50. Cf. 1 Tm 2.5.
51. Ef 2.8,9.

52. Rm 5.1. Almeida RA: “Justificados, pois, mediante a fé, tenhamos (ou temos)
paz com Deus.”

53. Cf. Tg 2.19.
54.Hb 11.1.

55. Tract. In Ep. Joh. Ad Parth. X 2. MSL 34, 2055. Pseudo-Agostinho, De
congnitione verae vitae 37. MSL 40, 1025.

56. Sollen und mussen.

57. Lutero: “Quando assino a fé posigao tado excelsa e rejeito tais obras infiéis,
incriminam-me de proibir as boas obras, quando a verdade € que bem quero
ensinar obras da fé verdadeiramente boas.” WA VI, 205.

58. Jo 15.5.

59. Sob o sultdo Suleima IlI, os turcos conquistaram a Hungria e chegaram até
diante de Viena (1529), constituindo-se no grande perigo para o Império.

60.1 Tm 2.5.

61. Rm 8.34.

62.1Jo 2.1.

63. Os artigos | - XXI.

64. Fast. Cf. as acepcoes de fast em A. Gotze, Glossar. Texto latino: fere.

65. Gemeiner chritlichen, ja auch romischer Kirchen. “Gemeine” = “allgemeine.”
Texto latino: vel ab ecclesia catholica vel ab ecclesia Romana.

66. Original: so viel aus der Vater Schriften zu vermerken. Cf. texto latino
(quatenus ex scriptoribus nobis nota est.

34




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

67. Irrung = “Storung”, “Streit.” Cf. A. Gotze, Glossar.

68. Kein befindlicher Ungrund oder Mangel. “Empfindlich” e “bemerkenswert” sdo
as duas acepcoes do adjetivo “befindlich” registradas por A. Goétze, (Glossar).

69. Nicht. Sobre “nicht — nichts” Cf. A. Gotze, Glossar. Espalatino: nichts. Texto
latino: de nullo articulo fidei dissentiant.

70. Gemeiner christlichen Kirchen. Texto latino: ab ecclesia catholica. Vid. Nota
em Concluséo da Parte |, se¢éo 12.

71. Unchristlich oder frevenlich. A. Goétze, Glossar, em fref(en)lich: “kthn,
unverschamt; mutwillig; gewalttatig.”

72. Mt 26.27.
73. Ou: e interpreta-las erroneamente, como se. No original:..., und
glossieren....... , als.

74.1 Co 11.20 ss.

75. Até o século XIll. Cf. Pe. Dr. M. Teixeira - Leite Penido, Os Mistérios dos
Sacramentos, Vozes, 1954, p. 250: “De fato, na sinaxe antiga comungavam
todos sob as duas espécies. Alias, s6 no século Xlll cessou por completo este
uso na Igreja latina. Continuam-no ao orientais.”

76. Caecilius Cyprianus Thascius, bispo de Cartago, nasceu em Cartago, entre
200 e 210. Muitas vezes chamado de Papa Africano. Decapitado em 258. Foi o
primeiro bispo africano que teve morte de martir. Sua obra mais importante é De
ecclesiae catholicae unitate.

77. Comm. In Zeph. c. 3. MSL 25.

78. Papa Geléasio, 492 — 496. Decretum Gratiani p. lll, De consecr. dist. 2 c. 12.
A Confessio Augustana variata traz a integra da sentenca de Gelasio:
Comperimus autem quod quidam, sumpta tantum corporis sacri portione, a calice
sacri cruoris abstineant, qui procul dubio, quoniam nescio qua superstitione
docentur astringi, aut integra Sacramenta percipiant, aut ab integris arceantur,
quia diuisio vnius eiusdemaque mysterij, sine grandi sacrilegio non potest accidere
(Corpus Reformatorum 27, 381).

79. Nindert (= nirgends).

80. A procissdo de Corpus Christi, em que se leva a hdéstia consagrada. A
procissao realiza-se desde o século XIV. A festa de Corpus Christi (quinta-feira
seguinte a Oitava de Pentecostes, isto €, quinta-feira seguinte ao domingo da
Santissima Trindade), também chamada festa do Corpo de Deus e festa do
Santissimo, foi instituida pelo Papa Urbano IV (século XIlII).

81.1Co7.2.

82.1Co7.9.

83. Mt 19.11. Almeida RA: “Nem todos sao aptos para receber este conceito.”
84. Gn 1.27.

85. A principio proibiam-se aos clérigos apenas o0 segundo matriménio, o

35




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

casamento depois da ordenacdo, mais tarde relagcbes sexuais antes da
celebracédo da eucaristia, e, finalmente, desde o século IV, depois do surgimento
da missa diéria, todo o relacionamento conjugal. Na Alemanha do século XlI a
maioria dos sacerdotes ainda era casada.

86.1Tm 3.2.
87. Siegfried de Moguncia, por ocasido de sinodos em Erfurt e Moguncia, 1075.

88. O Concilio de Nicéia (325) recusou-se a exigir o celibato. Quanto aos
canones a que se refere o texto, vid. Decretum Gratiani I, d. 82, c. 2 — 5; d. 84,
4,

89. Vid. Nota a traducéo do texto latino, secéo 22.
90. Ou reflexédo. No original, aus grossem Bedenken.
91. No original: die Schéarfen und rigorem.

92. Unchristliche.

93. Tumbherrn - Domherren.

94. Kurtisan - Hofling.

95. Assim no original. In clero = no clero.

96. Ou, entretanto. No original, allein.

97.1Tm 4.1,3.

98. Jo 8.44.

99. Traducao da traducéo alema.

100. Betrauung - Bedrohung.

101. Ou merecidamente. No original, billing.

102. Cf. 1 Co 11.27.

103. Kaufmess und Winkelmess. Missa particular = missa celebrada sem
congregacao.

104. Prabende = Einnahme, Pfrinde.
105. Na carta aos Hebreus.

106. Hb 9.26,28; 10.10,14.

107. Manniglich = jedermann.

108. 1 Co 11.20 ss.

109. No original: Die Diakonen sollen nach den Priestern ordentlich das
Sakrament empfahen vom Bischof oder Priester. Canone 18 do Concilio de
Nicéia.

110. Etwa. Cf. A. Gotze, Glossar.

111. Pfarrmess.

36




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

112. Cassiodoro, Historia ecclesiastica tripartita, 1X, 38. MSL 69, 1155D, citado
de Sécrates Escolastico, Historia ecclesiastica (para os anos 305 — 439), V. 22,
MSG 67, 636 s. Cassiodoro (Flavius Magnus Aureolus Cassiodorus Senator), ca.
485 —ca.580, nascido na Calabria, tornou-se monge em 540. A Historia tripartita
compreende uma traducao das historias eclesiasticas de Sécrates Escolastico,
Teodoreto e Sozdmeno, feita sob a supervisdo de Cassiodoro.

113. Des gegenwartigen Menschen, “do homem presente”, ou “do homem que
esta diante de nos.”

114. Ou nomeadamente, nomeando-0s expressamente. No original, namhatftig.
Cf. A. Gotze, Glossar.

115. SI1 19.12. Almeida RA: “Quem ha que possa discernir as préprias faltas?”

116. Jr 17.9. traduzimos o texto aleméao (BSLK, p. 99): Des Menschen Herz ist
so arg, dass man’s nicht auslernen kann. (Em alem&o moderno, “auslernen”
significa levar a cabo o aprendizado, aprender totalmente.) Almeida RA:
“‘Enganoso é o coragdo, mais do que todas as coisas, e desesperadamente
corrupto, quem o conhecera?”

117. SI 37.5. Almeida RA: “Entrega o teu caminho ao Senhor.”

118. Decr. Grat. p. Il c. 33 qu. 3. De poenitentia d. | c. 87, 4. Cris6stomo, Homilia
31, in ep. ad Hebr. MSG 63, 216.

119. Glosa ao Decr. Grat. De poenitentia 5, 1. Lido 1506 s. 375 b: Melius dicitur
eam [i.e., confessionem] institutam fuisse a quadam universalis ecclesiae
traditione quam ex novi vel veteris testamenti auctoritate.

120. Cf. sobre a confissdo Concilio de Trento, sesséo XIV, canone 8 (Denzinger-
Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum, ed. de 1965, niumero 1708): Si quis
dixerit, confessionem omnium peccatorum, qualem Ecclesia servat, esse
impossibilem, et traditionem humanam a piis abolendam; aut ad eam non teneri
omnes et singulos utriusque sexus Christi fideles iuxta magni Concilii
Lateranensis constitutionem, semel in anno, et ob id suadendum esse Christi
fidelibus, ut non confiteantur tempore Quadragesimae: an.s. (“Se alguém disser
gue a confissdo de todos os pecados, tal como a observa a Igreja, € impossivel
e é tradicdo humana que deva ser abolida por pessoas piedosas; ou que ndo
sdo obrigados a ela, uma vez por ano, todos e cada um dos fiéis de Cristo, de
ambos sexos, segundo a constituicdo do grande Concilio Lateranense, e que por
isso os fiéis de Cristo devem ser persuadidos a ndo se confessarem no tempo
da Quaresma: seja anatema.”) O canone refere-se ao IV Concilio de Latrdo, de
1215 (Cf. Capitulo 21, Denzinger-Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum, 812:
Omnis utriusque sexus fidelis, postquam ad annos discretionis prevenerit, omnia
sua solus peccata saltem semel in anno fideliter confiteatur proprio sacerdoti......)
Sobre a obrigatoriedade da confissdo de pecados mortais cf. Concilio de Trento,
sessdo XlV, canone 7 (Denzinger-Schonmetzer, 1707): Si quis dixerit, in
sacramento paenitentiae ad remissionem peccatorum necessarium non esse
iure divino confiteri omnia et singula peccata mortalia, quorum memoria cum
debita et diligenti praemeditatione habeatur, etiam occulta, et quae sunt contra
duo ultima decalogi praecepta, et circumstantias, quae peccati speciem mutant;
sed eam confessionem tantum esse utilem ad erudiendum et consolandum
paenitentem, et olim observatam fuisse tantum ad satisfactionem canonicam

37




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

imponendam; aut dixerit, eos, qui omnia peccata confiteri student, nihil relinquere
velle divinae misericordiae ignoscendum; aut demum non licere confiteri peccata
venialia: an. s. (“Se alguém disser que no sacramento da peniténcia ndo é
necessario por direito divino, para a remissao dos pecados, confessar todos e
cada um dos pecados mortais de que haja lembranca depois de devida e
diligente reflexdo, também pecados ocultos, e aqueles que séo transgressdes
dos dois ultimos preceitos de Decélogo, e as circunstancias que mudam a
natureza do pecado, porém que essa confissdo € apenas Util para instruir e
consolar o penitente, e que antigamente ela foi observada tdo-sé com a
finalidade de impor uma satisfacdo candnica; ou se disser que aqueles que se
esforcam para confessar todos os pecados ndo querem deixar nada a divina
misericordia para perdao; ou, finalmente, que néo é licito confessar pecados
veniais: seja anatema.”)

121. Tomas de Aquino, Summa Theologiae, secunda secundae, questio 147,
articulus 1 (texto latino da S. Th., cura et studio Sac. Petri Caramello, cum textu
ex recensione Leonina, Taurini — 1952 — Romanae, p. 634): Assumitur enim
ieiunium principaliter ad tria. Primo quidem, ad concupiscentias carnis
comprimendas.... Secundo, assumitur ad hoc quod mens liberius elevetur ad
sublimia contemplanda.... Tertio, ad stisfaciendum pro peccatis. Unde dicitur loel
2, /12/: Convertimini ad me in toto corde vestro: in ieiunio et fletu et planctu. (“Pois
do jejum se faz uso principalmente para trés finalidades. Em primeiro lugar, para
reprimir as concupiscéncias da carne.... Usa-se dele em segundo lugar a fim de
que a mente se eleve de maneira mais livre para contemplar as coisas
elevadas.... Em terceiro lugar, a fim de satisfazer por pecados. De onde dizer-se
Joel 2.12: Convertei-vos a mim de todo o vosso coracdo; em jejum, e choro, e
pronto.”)

122. Mt 15.1-20.

123. Mt 15.9 Almeida RA: “E em vao me adoram, ensinando doutrinas que séo
preceitos de homens.”

124. Mt 15.11.

125. Rm 14.17.

126. Cl 2.16.

127. At 15.10,11.

128.1 Tm 4.1-3.

129. Sobre Joviniano vid. Apologia XXIII, 67, nota em “tempo de Joviniano.”
130. Lc 21.34. No original, mit Fullerei = Véllerei, comilanga, orgia.

131. Mt 17.21; Mc 9.29.

132.1 Co0 9.27.

133. Eusébio, Histéria Eclesiastica V, 24, 13, p. 494, 24, ed. de Schwartz. Vid.
FC, Epitome X, 7; Decl. Sdl. X, 31.

134. Cassiodoro, Historia tripartita 1X, 38. MSL 69, 1154 A, citado de Sdcrates,
Historia ecclesiastica V 22. MSG 67, 628 B.

38




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

135. Toméas de Aquino, Summa Theologiae, 2a. 2ae., g. 189, art.3, ad 3 (texto
lat. cura et studio Sac. Petri Caramello, p. 852): Rationabiliter autem dici potest
quod etiam per ingressum religionis aliquis consequatur remissionem omnium
peccatorum. Si enim aliquibus eleemosynis factis homo potest statim stisfacere
de peccatis suis, secundum illud Dan. 4, ‘Peccata tua eleemosynis redime’; muto
magis in satisfactionem pro omnibus peccatis sufficit quod aliquis se totaliter
divinis obsequiis mancipet per religionis ingressum, quae exedit omne genus
satisfactionis, etiam publicae poenitentiae, ut habetur in Decretis, XXXIII caus.,
qu. 2, cap. Admonere; sicut etiam holocaustum excedit sacrificium, ut Gregorius
dicit, super Ezech. Unde in Vitis Patrum legitur quod eandem gratiam
consequuntur religionem ingredientes quam consequuntur baptizati. (“Além
disso, pode dizer-se razoavelmente que também pelo ingresso na religido a
gente obtém remissdo de todos os pecados. Pois se, feitas algumas esmolas,
pode o homem satisfazer imediatamente pelos seus pecados, de acordo com
Daniel 4: ‘Redime os teus pecados por meio de esmolas’, muito mais é suficiente
para satisfazer por todos os pecados que a pessoa se devote integralmente ao
servigo divino pelo ingresso na religido, o que excede todo género de satisfagéo,
até o da peniténcia publica, conforme os Decretos, XXXIIl caus., qu. 2, cap.
Admonere; assim como um holocausto excede a um sacrificio, conforme diz
Gregorio, Homilia sobre Ezequiel. De onde ler-se nas Vidas dos Pais que pelo
ingresso na religido se consegue a mesma graga que se alcanga pelo batismo.”)
— “Ingressar na religiao”, neste texto, quer dizer entrar numa ordem religiosa,
fazer votos monasticos, também chamados “votos da religido” (os trés votos de
pobreza, obediéncia e castidade).

136.1 Co 7.2.

137. Mit der Gabe der Jungfrauschatft.

138. Gn 2.18.

139. Cf. Tomas de Aquino, Summa Theologiae I, 2, g. 88 art. 1, 8.

140. So geschwind. Cf. A. Gotze, Glossar (rasch, entschlossen, schlagfertig;
pfiffig, listig, vorschnell; bose, tuckisch, etc.) Concordia Triglotta, p.78: scharf.

141. Mt 15.9.

142. Gl 5.4.

143. Unglimpflich treiben und aufmutzen.

144. Mal traduzido em Tappert, p. 80: “that it was an innovation of his time.”
145. Ubermasswerk.

146. Casus reservati, nos quais a absolvicdo era reservada aos bispos ou ao
papa.

147. Gregoério VII (1073 - 1085): Quod illi liceat imperatores deponere (“Que lhe
é licito depor os imperadores). Mirbt, Quellen, 42 ed., nimero 278. Bonifacio VIlI,
bula Unam sanctam: Spiritualis potestas terrenam potestatem instituere habet et
iudicare, si bona non fuerit (“O poder espiritual pode instituir o poder terreno e
julgé-lo, caso nao seja bom”). Mirbt, Quellen, 42 ed., 211, 8.

148. Jo 20.21-23.

39




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

149. Rm 1.16.
150. Jo 18.36.
151. Lc 12.14.
152. Fp 3.20.
153.2 Co 10.4,5.

154. Pfarrleut. Tappert (p.84) traduz “parish ministers”. O texto latino sé tem
ecclesiae.

155. Lc 10.16.

156. Mt 7.15.

157. Gl 1.8.

158. 2 Co 13.8.

159. 2 Co 13.10.

160. Ou: administrar justica.
161. Jo 16.12,13.

162. Der Meinung. Cf. A. Gotze, Glossar, Tappert (p. 86) interpreta
erroneamente: “... to make laws out of opinions.”

163. Gar.

164. Die Siebenzeit. Texto latino: horae canonicae. As oracdes candnicas: meia-
noite, 7h, 9h, meio-dia, 15h, 18h, e a hora do repouso ou antes de dormir.

165. Aufsatze. Cf. A. Gotze, Glossar, verbete “Aufsaz (ung).” Texto latino:
traditiones.

166. At 15.10.

167. 2 Co 10.8.

168. Cl 2.16.

169. Cl 2.20-23.

170. Tt 1.14.

171. Mt 15.14.

172. Mt 15.13.

173.Cf. 1 Tm 4.1.

174. Gl 5.1.

175.1 Co 11.5,6.

176.1 Co 14.26-31.

177. Vid. Nota em Confissdo de Augsburgo, trad. Texto lat., XXVI, 14.
178. O chamado decreto Apostolico, de Atos 15.

40




179. Cf. At 5.29.
180. 1 Pe 5.2.

41

ELLACRISTA.WORDPRESS.COM




