ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

A Segunda Confissao Helvética

Elaborada em 1562 por Heinrich Bullinger, publicada em 1566 por Frederico llI
da Palatina, adotada pelas Igrejas Reformadas da Suica, Franca, EscOcia,
Hungria, Pol6nia e outras.

1. Da Sagrada Escritura como a verdadeira Palavra de Deus
Escritura Candnica. Cremos e confessamos que as Escrituras Candnicas dos
santos profetas e apdstolos de ambos os Testamentos sédo a verdadeira Palavra
de Deus, e tém suficiente autoridade de si mesmas e nao dos homens. O préprio
Deus falou aos patriarcas, aos profetas e aos apostolos, e ainda nos fala a nés
pelas Santas Escrituras.

E nesta Escritura Sagrada a Igreja Universal de Cristo tem a mais completa
exposicao de tudo o que se refere a fé salvadora e a norma de uma vida aceitavel
a Deus; e a esse respeito é expressamente ordenado por Deus que a ela nada
se acrescente ou dela nada se retire.

A Escritura ensina plenamente toda a piedade. Julgamos, portanto, que
destas Escrituras devem derivar-se a verdadeira sabedoria e piedade, a reforma
e 0 governo das igrejas, também a instrucdo em todos os deveres da piedade;
enfim, a confirmacéo de doutrinas e a refutacdo de todos os erros, assim como
todas as exortagdes segundo a palavra do apéstolo: ‘Toda Escritura € inspirada
por Deus e util para o ensino, para a repreensao”, etc. (2 Tm 3.16-17). E ainda:
“Escrevo-te estas cousas”, diz o apdstolo a Timéteo, “para que fiques ciente de
como se deve proceder na casa de Deus”, etc. (1 Tm 3.14-15).

A Escritura é a Palavra de Deus. O mesmo apostolo diz aos Tessalonicenses:
“Tendo vos recebido a palavra que de nds ouvistes, que é de Deus, acolhestes,
nao como palavra de homens, e, sim, como, em verdade €, a palavra de Deus”,
etc. (1 Ts 2.13). E o Senhor disse no Evangelho: “Nao sois vés os que falais,
mas o Espirito de vosso Pai é quem fala em vés” (Mt 10.20); portanto, “quem vos
der ouvidos, ouve-me a mim; e, quem VoS rejeitar, a mim me rejeita; quem,
porém, me rejeitar, rejeita aquele que me enviou”, (Mt 10.40; Lc 10.16; Jo 13.20).

A pregacdo da Palavra de Deus € a Palavra de Deus. Portanto, quando esta
Palavra de Deus é agora anunciada na Igreja por pregadores legitimamente
chamados, cremos que a propria Palavra de Deus € anunciada e recebida pelos
fiéis; e que nenhuma outra Palavra de Deus pode ser inventada, ou esperada do
Céu: e que a propria Palavra anunciada é que deve ser levada em conta e ndo o
Ministro que a anuncia, pois, mesmo que este seja mal e pecador, contudo a
Palavra de Deus permanece boa e verdadeira.

Nem pensamos que a pregacdo exterior deve ser considerada infrutifera pelo
fato de a instrucdo na verdadeira religido depender da iluminagéo interior do
Espirito; porque esta escrito: “Nao ensinara jamais cada um ao seu proximo...
porque todos me conhecerao” (Jr 31.34), e “nem o que planta é alguma cousa,
nem o que rega, mas Deus que da o crescimento”, (1 Co 3.7). Pois, ainda que
ninguém possa vir a Cristo, se ndo for levado pelo Pai (cf. Jo 6.44), se nao for

1




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

interiormente iluminado pelo Espirito Santo, sabemos, contudo que é da vontade
de Deus que sua palavra seja pregada também externamente. Deus poderia, na
verdade, pelo seu Santo Espirito, ou diretamente pelo ministério do anjo, sem o
ministério de Sao Pedro, ter ensinado a Cornélio (cf. At 10.1 ss); ndo obstante,
ele o envia a Sdo Pedro, a respeito de quem o anjo diz: “Ele te dira o que deves
fazer” (cf. At 11.14).

A iluminacao interior ndo elimina a pregacao exterior. Aquele que ilumina
interiormente dando aos homens o Espirito Santo € o0 mesmo que deu aos
discipulos este mandamento: “Ide por todo o mundo e pregai o Evangelho a toda
criatura” (Mc 16.5). E assim, em Filipos, Sdo Paulo pregou a Palavra
externamente a Lidia, vendedora de purpura; mas o Senhor, internamente, abriu
o coracdo da mulher (At 16.14). E o mesmo S&o Paulo, numa bela gradacéo, em
Rm 10.17, chega, afinal, a esta conclusao: “E assim, a fé vem pela pregacao e
a pregagao pela palavra de Cristo”.

Reconhecemos, entretanto, que Deus pode iluminar quem ele quiser e quando
quiser, mesmo sem ministério externo, pois isso esta em seu poder; mas aqui
falamos da maneira usual de instruir os homens, que nos foi comunicado por
Deus, tanto por mandamento como pelo exemplo.

Heresias. Detestamos, portanto, todas as heresias de Artémon, dos maniqueus,
dos valentinianos, de Cerdon e dos marcionitas, 0s quais negaram que as
Escrituras procediam do Espirito Santo; ou ndo aceitaram algumas partes delas,
ou as interpelaram e corromperam.

Apécrifos. Contudo, ndo dissimulamos o fato de que certos livros do Velho
Testamento foram chamados Apdcrifos pelos antigos autores, e Eclesiasticos
por outros, porquanto alguns admitiam que fossem lidos nas igrejas, ndo, porém,
invocados para confirmar a autoridade da fé. Assim também Santo Agostinho,
em sua De Civitate Dei, livro 18, cap. 38, observa que “nos livros dos Reis,
nomes e livros de certos profetas sao citados”; mas acrescenta que “eles nao se
encontram no Canon”; e que “os livros que temos sao suficientes para a
piedade’.

2. Dainterpretacdo das Escrituras Sagradas; e dos santos padres, dos
concilios e das tradicdes

A verdadeira interpretacdo da Escritura. O Apdstolo Sédo Pedro disse que as
Escrituras Sagradas ndo sao de interpretacéo particular (2 Pe 1.20). Assim n&o
aprovamos quaisquer interpretacdes; pelo que nem reconhecemos como a
verdadeira ou genuina interpretacdo das Escrituras a que se chama
simplesmente a opinido da Igreja Romana, isto €, a que os defensores da Igreja
Romana claramente sustentam que deve ser imposta a aceitacdo de todos. Mas
reconhecemos como ortodoxa e genuina a interpretacdo da Escritura que é
retirada das proprias Escrituras segundo o génio da lingua em que elas foram
escritas, segundo as circunstancias em que foram registradas, e pela
comparacdo de muitissimas passagens semelhantes e diferentes, e que
concorda com a regra de fé e amor, e mais contribui para a gléria e a salvacao
dos homens.




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Interpretacdo dos santos padres. Por isso, nao desprezamos as
interpretacfes dos santos padres gregos e latinos, nem rejeitamos as suas
discussdes e os seus tratados sobre assuntos sagrados, sempre que concordem
com as Escrituras; mas respeitosamente divergimos deles, quando neles
encontramos coisas estranhas as Escrituras ou contrarias a elas. E ndo julgamos
fazer-lhes qualquer injustica nesta questéao, visto que todos eles, unanimemente,
nao procuram igualar seus escritos com as Escrituras Candnicas, mas nos
mandam verificar até onde eles concordam com elas ou delas discordam,
aceitando o que esta de acordo com elas e rejeitando o0 que estd em desacordo.

Concilios. Nessa mesma ordem colocam-se também as definicbes e canones
dos concilios.

Por esse motivo, nas controveérsias religiosas nao aceitamos como imposi¢ao as
simples opinides dos Santos Padres ou os decretos dos concilios; muito menos,
0s costumes herdados ou, até o fato de ser uma opinido partilhada por uma
multiddo ou consagrada por um longo tempo. Quem é o juiz? Portanto, em
questao de fé, ndo admitimos juiz algum, a ndo ser o proprio Deus, que, pelas
Santas Escrituras, proclama o que é verdadeiro, o que é falso, o que deve ser
seguido ou o que deve ser evitado. Assim, apoiamo-nos exclusivamente nos
julgamentos de homens espirituais, por eles tomados a Palavra de Deus.
Jeremias e outros profetas condenaram severamente os concilios de sacerdotes
estabelecidos contra a lei de Deus; e nos advertiram diligentemente que nao
ouvissemos 0s nossos pais, nem trilhdssemos os seus caminhos, porque eles,
andando segundo suas proprias invencdes se desviaram da lei de Deus.

Tradicdes de homens. Rejeitamos, igualmente, as tradicbes humanas, mesmo
que venham adornadas de titulos atraentes, como se fossem divinas e
apostélicas, entregues a Igreja de viva voz pelos apéstolos e, como pelas maos
de vardes apostolicos, aos bispos que os sucederam, as quais, quando
comparadas com as Escrituras delas discrepam, e por essa discrepancia
revelam que, de modo nenhum, sdo apostélicas. Como os apdéstolos ndo se
contradisseram entre si quanto a doutrina, assim os varfes apostolicos nao
ensinaram nada contrario aos apostolos. Ao contrario, seria impio afirmar que os
apostolos, de viva voz, tivessem ensinado coisas contrarias aos seus escritos.
Séo Paulo afirma claramente que ele ensinava as mesmas coisas em todas as
igrejas (1 Co 4.17). E mais: “Porque nenhuma outra cousa vos escrevemos, além
das que ledes e bem compreendeis” (2 Co 1.13). Também, em outra passagem,
testifica que ele e seus discipulos — a saber, os vardes apostélicos — andavam
do mesmo modo e, ligados pelo mesmo Espirito, faziam todas as coisas (2 Co
12.18). Os judeus também tiveram, no passado, as tradicdes dos seus anciaos,
mas essas tradicbes foram severamente repetidas pelo Senhor, que mostrou
gue a sua observancia pde entraves a lei de Deus, e que por meio delas Deus é
em vao adorado (Mt 15.1 ss; Mc 7.1 ss)

3. De Deus, sua unidade e trindade
Deus é uno. Cremos e ensinamos que Deus é um em esséncia ou natureza,
subsistindo por si mesmo, todo suficiente em si mesmo, invisivel, incorporeo,
imenso, eterno, criador de todas as coisas, visiveis e invisiveis, o supremo-bem,

3




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

vivo, vivificador e preservador de todas as coisas, onipotente e supremamente
sabio, clemente ou misericordioso, justo e verdadeiro. Abominamos a pluralidade
de deuses, porque esta claramente escrito: “O Senhor nosso Deus é o unico
Senhor” (Dt 6.4). “Eu sou 0 Senhor teu Deus. Nao teras outros deuses diante de
mim” (Ex 20.2-3). “Eu sou o Senhor, e ndo ha outro; além de mim néo ha Deus.
Deus justo e Salvador ndo ha além de mim” (Is 45.5.21). “Senhor, Senhor Deus
compassivo, clemente e longanime, e grande em misericérdia e fidelidade” (Ex
34.6).

Deus é trino. Entretanto, cremos e ensinamos que o mesmo Deus imenso, uno
e indiviso é inseparavelmente e sem confuséo, distinto em pessoas — Pai, Filho
e Espirito Santo — e, assim como o Pai gerou o Filho desde a eternidade, o Filho
foi gerado por inefavel geracao, e o Espirito Santo verdadeiramente procede de
um e outro, desde a eternidade e deve ser com ambos adorado.

Assim, ndo ha trés deuses, mas trés pessoas, consubstanciais, coeternas e
coiguais, distintas quanto as hipdstases e quanto a ordem, tendo uma
precedéncia sobre a outra, mas sem qualquer desigualdade. Segundo a
natureza ou esséncia, acham-se tdo unidas que sdo um Deus, e a esséncia

divina é comum ao Pai, ao Filho e ao Espirito Santo.

A Escritura ensina-nos manifesta distincdo de pessoas, quando o anjo diz, entre
outras coisas, a bem-aventurada Virgem; “Descera sobre ti o Espirito Santo e o
poder do Altissimo te envolvera com a sua sombra; por isso também o ente santo
qgue ha de nascer, sera chamado Filho de Deus” (Lc 1.35). E, igualmente, no
batismo de Cristo, ouve-se uma voz do céu a seu respeito, dizendo: “Este é o
meu Filho amado” (Mt 3.17). O Espirito Santo também apareceu em forma de
pomba (Jo 1.32). E, quando o Senhor mesmo mandou os apostolos batizarem,
mandou-os batizar “em nome do Pai e do Filho e do Espirito Santo” (Mt 28.19).
Em outra parte do Evangelho, diz ele: “O Espirito Santo, a quem o Pai enviara
em meu nome” (Jo 14.26). E noutro lugar: “Quando, porém, vier o Consolador,
que eu vos enviarei da parte do Pai, o Espirito da verdade, que dele procede,
esse dara testemunho de mim”, etc. (Jo 15.26). Em resumo, recebemos o Credo
dos Apdéstolos, porque ele nos comunica a verdadeira fé.

Heresias. Portanto, condenamos judeus e maometanos, e todos quantos
blasfemam da Trindade santa e digna de adoragdo. Condenamos, também,
todas as heresias e 0s heréticos que ensinam que o Filho e o Espirito Santo sédo
Deus apenas de nome, e ainda que h& algo criado e subserviente, ou
subordinado a outro, na Trindade, e que nela h& algo desigual, maior ou menor,
corpOreo ou corporeamente concebido, diferente quanto aos costumes ou a
vontade, confuso ou solitario, como se o Filho e o Espirito Santo fossem os
sentimentos e propriedades de um Deus o Pai, como pensavam o0s
monarquistas, 0s novacianos, Praxeas, 0s patripassianos, Sabélio, Paulo de
Samosata, Ecio, Macedonio, os antropomorfitas, Ario e outros semelhantes.

4. Dos idolos ou imagens de Deus, de Cristo e dos santos
Imagens de Deus. Visto que Deus como Espirito €, em esséncia, invisivel e
imenso, ndo pode, certamente, ser expresso por qualquer arte ou imagem. Por

4




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

essa razao, nado tememos afirmar com a Escritura que imagens de Deus néo
passam de mentiras. Assim, rejeitamos ndo somente os idolos dos gentios, mas
também as imagens dos cristaos.

Imagens de Cristo. Embora Cristo tenha assumo a natureza humana, nédo a
assumiu para fornecer modelo a escultores e pintores. Afirmou que nao veio
“revogar a lei ou os profetas” (Mt 5.17). E as imagens sao proibidas pela lei e
pelos profetas (Dt 4.15; Is 44.9). Afirmou que a sua presenca corporal nao seria
de proveito para a Igreja, e prometeu que estaria junto de nés, para sempre, pelo
seu Espirito (Jo 16.7). Quem, pois, haveria de crer que uma sombra ou
semelhanca de seu corpo traria qualquer beneficio para as almas piedosas? (2
Co 5.5). Se ele vive em nds pelo seu Espirito, somos ja os templos de Deus (1
Co 3.16). Mas, “que ligacado ha entre o santuario de Deus e os idolos?” (2 Co
6.16).

Imagens de santos. E desde que os espiritos bem-aventurados e os santos do
céu, quando viviam aqui na terra, rejeitaram qualquer culto de si mesmos (At
3.12 ss; 14.11 ss; Ap 14.7; 22.9) e condenaram as imagens, podera alguém
achar plausivel que os santos e anjos celestiais se agradem com suas imagens,
diante das quais os homens se ajoelham, descobrem as cabecas e dispensam
outras honras?

Para instruir os homens na religido e relembra-los das coisas divinas e da sua
salvacdo, o Senhor ordenou que se pregasse o Evangelho (Mc 16.15) — e ndo
que se pintassem quadros para ensinar os leigos. Instituiu também os
sacramentos, mas em nenhum lugar estabeleceu imagens.

A escritura dos leigos. Demais, para onde quer que volvamos os olhos, vemos
as criaturas de Deus, vivas e verdadeiras ao nosso olhar, as quais, se bem
examinadas como convém, causam ao observador uma impressao muito mais
viva do que todas as imagens ou pinturas vas, iméveis, frageis e mortas, feitas
pelos homens, das quais com razao disse o profeta: “Tém olhos, e ndo véem”
(Sl 115.5).

Lactancio, Epifanio e Jerébnimo. Por isso aprovamos a opinido de Lactéanio,
escritor antigo, que diz: “Indubitavelmente nenhuma religido existe onde ha uma
imagem”. Afirmamos, também, que o bem-aventurado bispo Epifanio procedeu
bem quando, ao encontrar nas portas de uma igreja um véu no qual estava
pintada uma figura que se dizia ser de Cristo ou de algum santo, rasgou-o e 0
arrancou dali, por ver, contra a autoridade da Escritura, a figura de um homem
afixada na Igreja de Cristo. Por isso, ele ordenou que dali por diante tais véus,
gue eram contrarios a nossa religiao, ndo fossem afixados na Igreja de Cristo,
mas antes fossem removidas essas coisas duvidosas, indignas da Igreja de
Cristo e dos fiéis. Além disso, aprovamos esta afirmacdo de Santo Agostinho
sobre a verdadeira religido: “Ndo seja a nossa religido um culto de obras
humanas: os proprios artistas que as fazem s&o melhores do que elas; no
entanto, ndo devemos adora-los” (De Vera Religione, IV, 108).




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

5. Da adoracéo, do culto e da invocacdo de Deus por Jesus Cristo,
Gnico Mediador

Somente Deus deve ser adorado e cultuado. Ensinamos que somente o
verdadeiro Deus deve ser adorado e cultuado. Esta honra ndo concedemos a
nenhum outro, segundo o mandamento do Senhor: “Ao Senhor teu Deus
adoraras, e s6 a ele daras culto” (Mt 4.10). Sem duvida, todos os profetas
censuraram severissimamente o povo de Israel todas as vezes que este adorou
e cultuou deuses estranhos e ndo o unico Deus verdadeiro. E ensinamos que
Deus deve ser adorado e cultuado como ele mesmo nos ensinou a cultua-lo, a
saber, “em Espirito e em verdade” (Jo 4.23 ss), e ndo com qualquer supersticéo,
mas com sinceridade, segundo a sua Palavra; para que, em tempo algum, nao
venha ele a dizer-nos: “Quem vos requereu o soO pisardes os meus atrios?” (Is
1.12; Jr 6.20). Sdo Paulo também diz: “Deus n&o € servido por maos humanas,
como se de alguma cousa precisasse”, etc. (At 17.25).

S6 Deus deve ser invocado pela exclusiva mediacao de Cristo. Em todas as
crises e provacdes de nossa vida invocamos somente a ele e isso pela mediacdo
de Jesus Cristo, nosso Unico mediador e intercessor. Eis o que nos é claramente
ordenado: “Invoca-me no dia da angustia: eu te livrarei, e tu me glorificaras” (Sl
50.15). Temos uma promessa generosissima do Senhor, que disse: “Se pedirdes
alguma cousa ao Pai, ele vo-la concedera em meu nome” (Jo 16.23), e: “Vinde
a mim todos os que estais cansados e sobrecarregados, e eu vos aliviarei” (Mt
11.28). Esta escrito: “Como, porém, invocarao aquele em que nao creram?” (Rm
10.14). N6s cremos em um so Deus, e s6 a ele invocamos, e o fazemos mediante
Cristo. “Porquanto ha um sé Deus, diz o Apéstolo, e um s6 Mediador entre Deus
e 0s homens, Jesus Cristo, homem” (1 Tm 2.5). Também se diz: “Se, todavia,
alguém pecar, temos Advogado junto ao Pai, Jesus Cristo, o justo”, etc. (1 Jodo
2.1).

Os santos ndo devem ser adorados, cultuados ou invocados. Por essa razédo
ndo adoramos, nem cultuamos nem invocamos 0s santos dos céus, nem outros
deuses, nem 0s reconhecemos como nosSsSOs intercessores ou mediadores
perante o Pai que esta no céu. Deus e Cristo, 0 Mediador, nos sdo suficientes.
Nem concedemos a outros a honra que € devida somente a Deus e ao seu Filho,
porque ele claramente disse: “A minha gléria, pois, ndo a darei a outrem” (Is
42.8). E porque Sao Pedro disse: “Porque abaixo do céu nao existe nenhum
outro nome, dado entre os homens, pelo qual importa que sejamos salvos”, a
nao ser o nome de Cristo (At 4.12). Nele, os que dao seu assentimento pela fé
ndo buscam coisa alguma além de Cristo.

A honra devida aos santos. Entretanto, ndo desprezamos 0s santos nem 0s
tratamos como seres vulgares. Reconhecemo-los como membros vivos de Cristo
e amigos de Deus, que venceram gloriosamente a carne e o mundo. Por isso
nos 0s amamos como irméaos e também os honramos; ndo, porém, com qualquer
espécie de culto, mas 0s encaramos com apreciacdo e respeito e com justos
louvores. Também o0s imitamos, pois com ardentissimos anseios e suplicas
desejamos ser imitadores da sua fé e das suas virtudes, partilhar com eles a
salvacao eterna, habitar eternamente com eles na presenca de Deus e regozijar-
nos com eles em Cristo. Neste ponto aprovamos o que diz Santo Agostinho:
“Nao seja a nossa religido um culto dos mortos. Pois, se viveram vidas santas,
nao devemos supor que estejam a procura de tais honras; ao contrario, querem

6




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

gue adoremos aquele por cuja iluminacdo eles se alegram de que sejamos
conservos dos seus méritos. Devem, portanto, ser honrados pela imitacao, e ndo
adorados por religido” etc. (De Vera Religione, LV, 108).

Reliquias dos santos. Muito menos cremos que as reliquias dos santos devem
ser adoradas ou cultuadas. Aqueles santos antigos pareciam ter honrado
suficientemente seus mortos, se de modo decente tinham entregado seus restos
mortais a terra, depois que 0s espiritos subiram ao alto. E consideravam que as
mais nobres reliquias de seus ancestrais eram suas virtudes, sua doutrina e sua
fé, as quais, como eles as recomendavam pelo louvor dos seus mortos, assim
se esforcavam para imita-las enquanto viviam na terra.

Juramento s6 pelo nome de Deus. Aqueles homens antigos ndo juravam
sendo pelo nome do unico Deus, Javé, como ordenava a lei divina. Como por
ela é proibido jurar pelo nome de deuses estranhos (Ex 23.13; Dt 10.20), assim
nao juramos em nome dos santos, como se exige de nos. Rejeitamos, portanto,
em todas estas questdes, uma doutrina que atribui mais do que o devido aos
santos que estdo nos céus.

6. Da providéncia de Deus

Todas as coisas sdo governadas pela providéncia de Deus. Cremos que tudo
0 que ha no céu e na terra, e em todas as criaturas, é preservado e governado
pela providéncia deste Deus sabio, eterno e onipotente. Davi o testifica e diz:
“Excelso € o Senhor acima de todas as nagdes, e a sua gldria acima dos céus.
Quem ha semelhante ao Senhor nosso Deus, cujo trono esta nas alturas; que se
inclina para ver o que se passa no céu e sobre a terra?” (Sl 113.4 ss). Outra vez:
“Esquadrinhas... todos os meus caminhos. Ainda a palavra me ndo chegou a
lingua, e tu, Senhor, jA a conheces toda” (S| 139.3 ss). Sdo Paulo também
testifica e declara: “Nele vivemos, e nos movemos, e existimos” (At 17.28), e
“dele e por meio dele e para ele sao todas as cousas” (Rom 11, 36). Portanto
Santo Agostinho, muito acertadamente e segundo a Escritura, declarou em seu
livro De Agone Christi, cap. 8: “O Senhor disse: ‘Nao se vendem dois pardais por
um asse? e nenhum deles caira em terra sem o consentimento de vosso Pai’”
(Mt 10.29). Assim falando, ele quis mostrar que aquilo que 0s homens
consideram de valor insignificante € governado pela onipoténcia de Deus.
Porquanto aquele que é a verdade diz que as aves do céu sao alimentadas por
ele e os lirios do campo sédo vestidos por ele; e diz também, que os cabelos de
nossa cabeca estdo contados (Mt 6.26 ssS).

Os Epicureus. Condenamos, portanto, os epicureus que negam a providéncia
de Deus e todos quantos blasfemem dizendo que Deus esta ocupado com 0s
Céus e nem nos V&, nem V€& nossos interesses, nem cuida de nés. Davi, o rei-
profeta, também os condenou, quando disse: “Senhor, até quando exultardo os
perversos? Dizem: O Senhor nédo vé; nem disso faz caso o Deus de Jacob.
Atendei, 6 estupidos dentre o povo; e vés insensatos, quando sereis prudentes?
O que fez o ouvido, acaso néo ouvira? e o que formou os olhos, sera que néo
enxerga?” (Sl 94, 3.7-9).




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Os meios ndo devem ser desprezados. Entretanto, ndo desprezamos como
inUteis os meios pelos quais opera a providéncia divina, mas ensinamos que
devemos acomodar-nos a eles, na medida em que nos sdo recomendados na
Palavra de Deus. Eis por que desaprovamos as afirmacoes temerarias daqueles
gue dizem que, se todas as coisas sao geridas pela providéncia de Deus, entédo
nossos esfor¢os e diligéncias sdo indteis. Seria 0 bastante deixarmos tudo ao
governo da divina providéncia e ndo nos preocuparmos nem fazermos coisa
alguma. Sao Paulo reconhecia que navegava sob a providéncia de Deus, que
Ihe dissera: “...deste testemunho a meu respeito em Jerusalém, assim importa
que também o fagcas em Roma” (At 23.11), e em adigéo |he havia prometido:
“Porque nenhuma vida se perdera de dentre vos... pois nenhum de vés perdera
nem mesmo um fio de cabelo” (At. 27.22-34). Todavia, quando os marinheiros
estavam pensando em abandonar o navio, ele mesmo disse ao centurido e aos
soldados: “Se estes ndo permanecerem a bordo, vos ndo podereis salvar-vos”
(At 27.31). Deus, que destinou a cada coisa o0 seu fim, ordenou 0 comego e 0S
meios pelos quais a coisa atinge seu alvo. Os pagédos atribuem as coisas a
fortuna cega e ao acaso incerto. No entanto, Sao Tiago ndo deseja que digamos:
“‘Hoje, ou amanha, iremos para a cidade tal, e la passaremos um ano, e
negociaremos e teremos lucros”, mas aconselha: “Em vez disso, deveis dizer:
Se o Senhor quiser, ndo s6 viveremos, como faremos isto ou aquilo” (Tg 4.13-
15). E Santo Agostinho diz: “Tudo o que para os homens vaos, na natureza
parece acontecer por acidente, realiza simplesmente a sua Palavra, porque ndo
acontece senéo por sua ordem” (Enarrationes in Psalmos, 148). Assim, parecia
acontecer por mero acaso quando Saul, enquanto procurava as jumentas de seu
pai, inesperadamente se encontrou com o profeta Samuel. Mas previamente o
Senhor dissera ao profeta: “Amanha a estas horas te enviarei um homem da
terra de Benjamim” (1 Sm 9.16).

7. Dacriacao de todas as coisas: dos anjos, do diabo e do homem
Deus criou todas as coisas. Este Deus bom e onipotente criou todas as coisas,
visiveis e invisiveis, pela sua Palavra coeterna, e as preserva pelo seu Espirito
coeterno, como Davi testificou, quando disse: “Os céus por sua palavra se
fizeram, e pelo sopro de sua boca o exército deles” (S| 33.6). E, como diz a
Escritura, tudo o que Deus fez era muito bom, e foi feito para proveito e uso do
homem. Ora, afirmamos que todas aquelas coisas partiram de um principio.

Maniqueus e Marcionitas. Portanto, condenamos 0Ss maniqueus e O0S
marcionitas que impiamente imaginaram duas substéancias e duas naturezas, a
do bem e a do mal; também dois principios e dois deuses, um contrario ao outro,
um bom e um mau.

Dos anjos e do diabo. Entre todas as criaturas, os anjos e os homens séo 0s
mais excelentes. Dos anjos declara a Santa Escritura: “Fazes a teus anjos
ventos, e a teus ministros, labaredas de fogo” (Sl 104.4). Diz ainda: “Nao sao
todos eles espiritos ministradores enviados para servico, a favor dos que hao de
herdar a salvagao?” (Hb 1, 14). Do Diabo testifica o préprio Senhor Jesus: “Ele
foi homicida desde o principio e jamais se firmou na verdade. Quando ele profere
a mentira, fala do que Ihe é proprio, porque é mentiroso e pai da mentira” (Jo
8.44). Portanto, ensinamos que alguns anjos persistiram na obediéncia e foram

8




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

designados para fiel servico a Deus e aos homens, mas outros cairam pela sua
prépria vontade e foram precipitados na ruina, tornando-se inimigos de todo o
bem e dos fiéis etc.

Do homem. J& do homem diz a Escritura que no principio ele foi criado bom, a
imagem e semelhanca de Deus, que Deus o colocou no Paraiso e lhe sujeitou
todas as coisas (Gn 2). Isso é o que Davi magnificamente celebra no Salmo 8.
Além disso, Deus lhe deu uma esposa e 0s abencoou. Afirmamos também que
o homem consiste de duas substancias diferentes numa pessoa: de uma alma
imortal, que, quando separada do corpo, nem dorme nem morre, e de um corpo
mortal que, porém, ressuscitara dos mortos no juizo final, de modo que desde
entdo o homem todo, na vida ou na morte, viva para sempre.

As seitas. Condenamos todos os que ridicularizam ou mediante argumentos
subtis p6dem em duavida a imortalidade das almas, ou dizem que a alma dorme
ou é parte de Deus. Em resumo, condenamos todas as opinides de todos os
homens, por mais numerosos que sejam, que ensinam diversamente do que, a
respeito da criacdo, dos anjos e dos deménios, e do homem, nos foi ensinado
pelas Santas Escrituras na Igreja apostolica de Cristo.

8. Daguedado homem, do pecado e sua causa
A queda do homem. Desde o inicio foi 0 homem Por Deus criado a imagem de
Deus, em justica e santidade de verdade, bom e reto, mas, por instigacdo da
serpente e pela sua prépria culpa, ele se afastou da bondade e da retiddo e
tornou-se sujeito ao pecado, a morte e a varias calamidades. E qual veio ele a
ser pela queda — isto €, sujeito ao pecado, a morte e a varias calamidades — tais
sao todos os que dele descenderam.

Pecado. Por pecado entendemos a corrup¢do inata do homem, que se
comunicou ou propagou de nossos primeiros pais, a todos nds, pela qual nés —
mergulhados em mas concupiscéncias, avessos a todo o bem, inclinados a todo
o mal, cheios de toda impiedade, de descrencas, de desprezo e de ddio a Deus
— nada de bom podemos fazer, e, até, nem ao menos podemos pensar por nos
mesmos. Além disso, a medida que passam 0s anos, por pensamentos, palavras
e obras mas, contrarias a lei de Deus, produzimos frutos corrompidos, dignos de
uma arvore ma (Mt 12.33 ss). Por essa razdao, sujeitos a ira de Deus, por nossas
préprias culpas, estamos expostos ao justo castigo, de modo que todos nés
teriamos sido por Deus lancados fora, se Cristo, o Libertador, ndo nos tivesse
reconduzido.

Morte. Por morte entendemos ndo s6 a morte corpérea, que todos nos teremos
de experimentar uma vez, por causa dos pecados, mas também os suplicios
eternos devidos aos nossos pecados e a nossa corrupcao. Eis o que diz o
apoéstolo: “Estando vés mortos nos vossos delitos e pecados... éramos por
natureza filhos da ira, como também os demais. Mas Deus, sendo rico em
misericordia... e estando nés mortos em nossos delitos, nos deu vida juntamente
com Cristo” (Ef 2.1 ss). E: “Portanto, assim como por um s6 homem entrou o
pecado no mundo, e pelo pecado a morte, assim também a morte passou a todos
os homens, porque todos pecaram” (Rm 5.12).

9




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Pecado original; pecados atuais. Reconhecemos, portanto, que ha pecado
original em todos os homens. Reconhecemos que todos os outros pecados que
deste provém sao chamados, e verdadeiramente sdo, pecados, qualquer que
seja o nome que lhes seja dado — pecados mortais, veniais ou mesmo aquele
gue é chamado pecado contra o Espirito Santo, que nunca é perdoado (Mc 3.29;
1 Jo 5.16). Confessamos também que os pecados ndo sao iguais: embora
surjam da mesma fonte de corrupcéo e incredulidade, alguns sdo mais graves
gue os outros. Como disse o Senhor, havera mais tolerancia para Sodoma do
que para a cidade que rejeita a palavra do Evangelho (Mt 10.14 ss; 11.20 ss).

As seitas. Condenamos, portanto, todos os que ensinaram o contrario disto,
especialmente Pelagio e todos os pelagianos, juntamente com 0s jovinianos,
gue, com 0s estoicos, consideravam todos os pecados como iguais. Em toda
esta questdo concordamos com Santo Agostinho, que das Escrituras Sagradas
extraiu seu ponto de vista e por elas o defendeu. Mais ainda, condenamos
Florino e Blasto, contra quem escreveu Irineu, e todos os que fazem Deus o autor
do pecado.

Deus nao é o autor do pecado; e até onde se pode dizer que ele endurece.
Esta claramente escrito: “Tu ndo és Deus que se agrade com a iniquidade.
Aborreces a todos que praticam iniquidade. Tu destrdis os que proferem mentira”
(SI 5.4 ss). E de novo: “Quando ele profere a mentira, fala do que Ihe é proéprio,
porque € mentiroso e pai da mentira” (Jo 8.44). Além disso, ha em nds suficiente
pecado e corrup¢ao, nao sendo necessario que Deus em nés infunda uma nova
e ainda maior depravacao. Quando, portanto, se diz nas Escrituras que Deus
endurece, cega e entrega a uma disposicao réproba de mente, deve-se entender
gue Deus o faz mediante um justo juizo, como um Juiz Vingador e justo.
Finalmente, sempre que na Escritura se diz ou parece que Deus faz algo mal,
nao se diz, por isso, que o homem néo pratique o mal, mas que Deus o0 permite
e ndo o impede, segundo 0 seu justo juizo, que poderia impedi-lo se 0 quisesse,
ou porque ele transforma o mal do homem em bem, como fez no caso do pecado
dos irmaos de José, ou porque ele proprio controla os pecados, para que nao
irrompam e grassem mais largamente do que convém. Santo Agostinho escreve
em seu Enchiridion: “De modo admiravel e inexplicavel nao se faz além da sua
vontade aquilo que contra a sua vontade faz. Pois ndo se faria, se ele ndo o
permitisse. E, no entanto, ele ndo o permite contra a vontade, mas
voluntariamente. O bom nao permitiria que se fizesse o mal, a ndo ser que, sendo
onipotente, pudesse de o mal fazer o bem”. E isso o que ele diz.

Questdes curiosas. As demais questdes — tais como, se Deus quis que Adéao
caisse, ou se o incitou a queda, ou por que nao impediu a queda e outras
semelhantes — n0s as reconhecemos como curiosas (salvo, talvez, se a
impiedade dos heréticos ou de outros homens grosseiros nos leve a explica-las
também, com base na Palavra de Deus, como frequentemente o fizeram os
piedosos doutores da Igreja), sabendo que o Senhor proibiu 0 homem de comer
do fruto proibido e puniu sua transgressédo. Sabemos também que as coisas que
se fazem ndo sdo mas com respeito a providéncia, a vontade e ao poder de
Deus, mas com respeito a Satanas e a nossa vontade que se op0e a vontade de
Deus.

10




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

9. Do livre arbitrio e da capacidade humana
Nesta questdo, que sempre produziu muitos conflitos na Igreja, ensinamos que
se deve considerar uma triplice condi¢do ou estado do homem.

Qual era o0 homem antes da queda. Ha o estado em que o homem se
encontrava no principio, antes da queda; era certamente reto e livre, de modo
gue podia continuar no bem ou declinar para o mal, mas inclinou-se para o mal
e se envolveu a simesmo e a toda a raga humana em pecado e morte, como se
disse acima.

Qual se tornou o homem depois da queda. Depois, importa considerar qual
se tornou 0 homem depois da queda. Sem duvida, seu entendimento néo lhe foi
retirado, nem foi ele privado de vontade, nem foi transformado inteiramente numa
pedra ou arvore; mas seu entendimento e sua vontade foram de tal sorte
alterados e enfraquecidos que ndo podem mais fazer o que podiam antes da
gueda. O entendimento se obscureceu, e a vontade, que era livre, tornou-se uma
vontade escrava. Agora ela serve ao pecado, nao involuntaria, mas
voluntariamente. Tanto € assim que o seu nome € “vontade”; ndo €& “nao—
vontade”.

O homem pratica o mal por sua propria vontade. Portanto, quanto ao mal ou
ao pecado, o homem néao é forcado por Deus ou pelo Diabo, mas pratica o mal
espontaneamente e nesse sentido ele tem arbitrio muito livre. Mas o fato de
Vermos, nao raro, que os piores crimes e designios dos homens séo impedidos
por Deus de atingir seus propdésitos néo tolhe a liberdade do homem na pratica
do mal, mas é Deus que pelo seu proprio poder impede aquilo que o homem
livremente determinou de modo diverso. Assim, os irmaos de José livremente
determinaram desfazer-se dele, mas ndo o puderam, porque outra coisa parecia
bem ao conselho de Deus.

O homem por si s6 ndo é capaz do bem. Com referéncia ao bem e a virtude,
o entendimento do homem, por si mesmo, nao julga retamente a respeito das
coisas divinas. A Escritura evangélica e apostélica requer regeneracao de todos
agueles de entre nés que desejamos ser salvos. Por conseguinte, nosso primeiro
nascimento de Adao em nada contribui para nossa salvacdo. Sdo Paulo diz: “O
homem natural ndo aceita as cousas do Espirito de Deus”, etc. (1 Co 2.14). E
em outra passagem ele afirma que nds, por n6s mesmos, NA0 SOMOS capazes
de pensar nada de bom (2 Co 3.5). Ora, sabe-se que a mente ou entendimento
€ a luz da vontade, e quando o guia é cego, é 6bvio até onde a vontade podera
chegar. Por isso, 0 homem ainda nédo regenerado ndo tem livre arbitrio para o
bem e nenhum poder para realizar o que é bom. O Senhor diz no Evangelho:
“‘Em verdade, em verdade vos digo: Todo o que comete pecado € escravo do
pecado” (Jo 8.34). E o apédstolo Sdo Paulo diz: “Por isso o pendor da carne é
inimizade contra Deus, pois ndo esta sujeito a lei de Deus, nem mesmo pode
estar’ (Rm 8.7). O entendimento das coisas terrenas, porém, n&o € inteiramente
nulo no homem decaido.

Compreensdo das artes. Deus em sua misericordia permitiu que
permanecesse o talento natural, apesar de este distar muito daquele que existia
no homem antes da queda. Deus manda o homem cultivar o seu talento e, ao
mesmo tempo, Ihe acrescenta dons e favores. E € manifesto que nédo fazemos

11




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

nenhum progresso em todas as artes sem a béncao de Deus. Certamente, a
Escritura atribui todas as artes a Deus; e, na verdade, até os pagaos atribuem a
origem das artes a deuses, que seriam 0s seus inventores.

Quais séo os poderes dos regenerados, e de que modo € livre o seu arbitrio.
Finalmente, devemos ver se 0s regenerados tém e até que ponto tém livre
arbitrio. Na regeneracao, o entendimento € iluminado pelo Espirito Santo, para
gue compreenda 0s mistérios e a vontade de Deus. E a prdpria vontade néao é
somente mudada pelo Espirito, mas é também equipado com poderes, de modo,
gue ela espontaneamente deseje o bem e seja capaz de pratica-la (Rm 8.1 ss).
Se nao concedermos isso, negaremos a liberdade crista e introduziremos uma
serviddo geral. Mas também o profeta registra o que Deus diz: “Na mente |hes
imprimirei as minhas leis, também no coragao lhas inscreverei” (Jr 31.33; Ez
36.26 ss). E o Senhor também diz no Evangelho: “Se, pois, o Filho vos libertar,
verdadeiramente sereis livres” (Jo 8.36). E Sao Paulo também escreve aos
filipenses: “Porque vos foi concedida a graca de padecerdes por Cristo, e néo
somente de crerdes nele” (Fp 1.29). E outra vez: “Estou plenamente certo de que
aguele que comecou boa obra em vés ha de completa-la até o dia de Cristo
Jesus” (v. 6). E ainda: “Deus é quem efetua em vos tanto o querer como o
realizar, segundo a sua boa vontade” (2.13).

Os regenerados operam ndo sO passiva, mas ativamente. Entretanto,
ensinamos que ha duas coisas a serem observadas: Primeiro, que 0s
regenerados, na sua eleicdo e operacao, ndo agem so passiva, mas ativamente.
Sao levados por Deus a fazer por simesmos o que fazem. Santo Agostinho muito
bem afirma que “Deus € nosso ajudador. Mas ninguém pode ser ajudado, se ndo
aquele que faz alguma coisa”. Os maniqueus despojavam o homem de toda acéo
e o faziam semelhante a uma pedra ou a um pedaco de pau.

O livre arbitrio é fraco nos regenerados. Segundo, nos regenerados
permanece a fraqueza. Desde que o pecado permanece em nos, € noS
regenerados a carne luta contra o espirito até o fim de nossa vida, eles nao
conseguem realizar livremente tudo o que planejaram. Isso é confirmado pelo
apostolo em Rm 7 e Gl 5. Portanto, é fraco em nés o livre arbitrio por causa dos
remanescentes do velho Adéo e da corrup¢cdo humana inata, que permanece em
nés até o fim de nossa vida. Entretanto, desde que os poderes da carne e 0s
remanescentes do velho homem nao sao tao eficazes que extingam totalmente
a operacao do Espirito, os fiéis sao por isso considerados livres, mas de modo
tal que reconhecem a prépria fraqueza e ndo se gloriam de modo algum em seu
livre arbitrio. Os fiéis devem ter sempre em mente 0 que Santo Agostinho tantas
vezes inculca, segundo o apostolo: “o que tendes que nao recebestes? Se, pois,
o recebestes, por que vos vangloriais, como se nao fosse um dom?” A isso ele
acrescenta que aquilo que planejamos ndo acontece imediatamente, pois 0s
resultados das coisas estdo nas maos de Deus. Esta a razdo por que Séo Paulo
ora ao Senhor para promover sua viagem (Rm 1.10). E esta é também a razao
pela qual o livre arbitrio € fraco.

Nas coisas externas hd liberdade. Todavia, ninguém nega que nas coisas
externas tanto os regenerados como o0s nao-regenerados gozam de livre arbitrio.
O homem tem em comum com 0S outros animais (aos quais ele ndo é inferior)
esta natureza de querer umas coisas e nao querer outras. Assim, ele pode falar

12




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

ou ficar calado, sair de sua casa ou nela permanecer etc. Contudo, mesmo aqui
deve-se ver sempre o poder de Deus, pois essa foi a causa por que Balado ndo
pode ir tdo longe quanto desejava (Nm 24), e Zacarias, ao voltar do templo, ndo
podia falar como era seu desejo (Lc 1).

Heresias. Nesta questdo, condenamos 0s maniqueus, 0s quais afirmam que o
inicio do mal, para o homem bom, nédo foi de seu livre arbitrio. Condenamos,
também, os pelagianos, que afirmam que um homem mau tem suficiente livre
arbitrio para praticar o bem que Ihe é ordenado. Ambos séo refutados pela Santa
Escritura, que diz aos primeiros: “Deus fez o homem reto”; e aos segundos: “Se,
pois, o Filho vos libertar, verdadeiramente sereis livres” (Jo 8.36).

10.Da predestinacdo de Deus e da eleicdo dos santos

Deus nos elegeu pela graca. Deus, desde a eternidade, livremente e movido
apenas pela sua graca, sem qualquer respeito humano, predestinou ou elegeu
os santos que ele quer salvar em Cristo, segundo a palavra do apostolo: “Ele nos
escolheu nele antes da fundacdo do mundo” (Ef 1.4); e de novo: “... que nos
salvou, e nos chamou com santa vocacao; ndo segundo as nossas obras, mas
conforme a sua propria determinacédo e graca que nos foi dada em Cristo Jesus
antes dos tempos eternos, e manifestada agora pelo aparecimento de nosso
Salvador Cristo Jesus” (2 Tm 1.9-10).

Somos eleitos ou predestinados em Cristo. Portanto, ndo foi sem medo,
embora nao por qualquer mérito nosso, mas em Cristo e por causa de Cristo que
Deus nos elegeu, para que aqueles que agora se encontram enxertados em
Cristo pela fé também sejam eleitos, mas sejam rejeitados aqueles que estao
fora de Cristo, segundo a palavra do apdstolo: “Examinai-vos a vés mesmos se
realmente estais na fé; provai-vos a vds mesmos. Ou ndo reconheceis que Jesus
Cristo esta em vos? Se ndo é que ja estais reprovados” (2 Co 13.5).

Somos eleitos para um fim determinado. Finalmente, os santos séo eleitos
em Cristo por Deus para um fim determinado, que o apéstolo esclarece, quando
diz: “Ele nos escolheu nele antes da fundagdo do mundo, para sermos santos e
irrepreensiveis perante ele; e em amor nos predestinou para ele, para a ado¢ao
de filhos, por meio de Jesus Cristo... para o louvor da gléria de sua graga” (Ef
1.4-6).

Devemos bem esperar acerca de todos. E, embora Deus conheca 0s que sao
seus, e nalgum lugar se faca menc¢éo do reduzido nimero dos eleitos, devemos,
contudo, bem esperar acerca de todos, e nao julgar apressadamente nenhum
homem como rejeitado. Sao Paulo diz aos filipenses: “Dou gragas ao meu Deus
por tudo que recordo de vos” (ora, ele fala de toda a Igreja dos filipenses), “pela
vossa cooperagao no Evangelho... Estou plenamente certo de que aquele que
comecgou boa obra em vos ha de completé-la até o dia de Cristo Jesus” (Fp 1.3-
7.

Sobre se sédo poucos os eleitos. E, quando perguntaram ao Senhor se eram

poucos 0s que seriam salvos, ele ndo respondeu que poucos ou muitos seriam
salvos ou condenados, mas antes exortou todo homem a “esforgar-se por entrar

13




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

pela porta estreita” (Lc 13.24). E como se dissesse: “Nao vos compete inquirir
com muita curiosidade acerca dessas questbes, mas antes esforcar-vos por
entrar no céu pelo caminho estreito”.

O que deve ser condenado nesse caso. Por isso, ndo aprovamos as
afirmacgdes impias de alguns que dizem: “Poucos s&o os eleitos, e, como eu n&o
sei se estou no numero desses poucos, hao me privarei dos prazeres”. Outros
dizem: “Se sou predestinado ou eleito por Deus, nada me impedira da salvacao,
ja certamente determinada, seja o que for que eu fizer. Mas, se estou no numero
dos rejeitados, nenhuma fé ou arrependimento podera valer-me, visto que a
determinacdo de Deus ndo pode ser mudada. Portanto, todas as doutrinas e
adverténcias sdo inateis”. Mas o ensino do apdstolo contradiz estes homens: “O
servo do Senhor deve ser apto para instruir... disciplinando com mansidao os
gue se opbem, na expectativa de que Deus lhes conceda ndo s6 o
arrependimento ... livrando-se eles dos lagos do diabo, tendo sido feitos cativos
por ele, para cumprirem a sua vontade” (2 Tm 2.24-26).

As admoestacGes ndo sao inuteis pelo fato de a salvacéo vir da eleicao.
Santo Agostinho também mostra que devem ser pregadas tanto a graca da livre
eleicdo e predestinacdo como também as admoestacbes e doutrinas da
salvacao (De Bono Perseverantiae, cap. 14 ss),

Se somos eleitos. Condenamos, portanto, aqueles que, fora de Cristo,
perguntam se sao eleitos, e 0 que sobre eles decretou Deus antes de toda a
eternidade, pois deve ser ouvida a pregacao do Evangelho e deve-se crer nele,
e deve-se ter como fora de dlavida que, se alguém cré e esta em Cristo, € eleito.
Com efeito, o Pai nos revelou em Cristo o eterno propésito da sua predestinacao,
como ainda ha pouco expus, pelo que diz o apéstolo, em 2 Tm 1.9-10. Deve-se,
pois, ensinar e antes de tudo considerar quao grande amor do Pai para conosco
nos foi revelado em Cristo. Devemos ouvir o que o proprio Senhor diariamente
nos prega no Evangelho, como ele nos chama e diz: “Vinde a mim todos os que
estais cansados e sobrecarregados, e eu vos aliviarei” (Mt 11.28); “Deus amou
o mundo de tal maneira que deu o seu Filho Unigénito, para que todo o que nele
cré ndo perega, mas tenha a vida eterna” (Jo 3.16). E ainda: “N&o € a vontade
de vosso Pai celeste que perega um s6 destes pequeninos” (Mt 18.14).

Seja, pois, Cristo o0 espelho, no qual contemplemos a nossa predestinacao.
Teremos um testemunho bastante claro e seguro de que estamos inscritos no
Livro da Vida, se tivermos comunhéo com Cristo, e se ele for nosso e nos dele
em verdadeira fé.

Tentacdo sobre a predestinacdo. Na tentacdo sobre a predestinacao, que é,
talvez, mais perigosa do que qualquer outra, console-nos o fato de que as
promessas de Deus sao universais para os fiéis, pois ele diz: “Pedi, e dar-se-
vos-4... Pois todo o que pede recebe” (Lc 11.9-10). E, finalmente, o que pedimos
com toda a Igreja de Deus: “Pai nosso que nos céus” (Mt 6.9). Fomos enxertados
no corpo de Cristo, pelo batismo, e da sua carne e do seu sangue nos
alimentamos frequentemente em sua Igreja, para a vida eterna. Fortalecidos por
essas béncdaos, segundo o preceito de Sao Paulo recebemos ordem de operar
a nossa salvacdo com temor e tremor.

14




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

11.De Jesus Cristo, verdadeiro Deus e verdadeiro homem, Unico
Salvador do mundo

Cristo é verdadeiro Deus. Além disso, ensinamos que o Filho de Deus, nosso
Senhor Jesus Cristo, foi, desde a eternidade, predestinado ou pré-ordenado pelo
Pai para ser o Salvador do Mundo. E cremos que ele nasceu, ndo somente
guando da Virgem Maria assumiu a carne, nem apenas antes que se lancassem
os fundamentos do mundo, mas antes de toda a eternidade e certamente pelo
Pai, de um modo inexprimivel. Isaias diz: “E da sua linhagem quem dela
cogitou?” (Is 53.8). E Miquéias diz “E cujas origens sdo desde os tempos antigos,
desde os dias da eternidade” (Mq 5.2). Também Sao Jo&o disse no Evangelho:
“No principio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus”, etc.
(Jo 1.1). Portanto, quanto a sua divindade, o Filho é coigual e consubstancial
com o Pai; verdadeiro Deus (Fp 2.11), ndo de nome ou por adoc¢do ou por
gualquer dignidade, mas em substéancia e natureza, como disse 0 apéstolo Sao
Jodo: “Este é o verdadeiro Deus e a vida eterna” (1 Jo 5.20). Sdo Paulo também
diz: “A quem constituiu herdeiro de todas as cousas, pelo qual também fez o
universo. Ele, que € o resplendor da gloria e a expressdo exata do seu ser,
sustentando todas as cousas pela palavra do seu poder” (Hb 1.2 ss). E no
Evangelho o Senhor mesmo também disse: “Glorifica-me, 6 Pai, contigo mesmo,
com a gldéria que eu tive junto de ti, antes que houvesse mundo” (Jo 17.5). Em
outro lugar do Evangelho também esta escrito: “Os judeus ainda mais
procuravam mata-lo, porque... também dizia que Deus era seu proprio Pai,
fazendo-se igual a Deus” (Jo 5.18).

As seitas. Abominamos, pois, a doutrina impia de Ario e de todos os arianos
contra o Filho de Deus, e especialmente as blasfémias do espanhol, Miguel
Serveto, e de todos os servetanos, que Satanas, por meio deles, retirou do
inferno, por assim dizer, e vai espalhando por todo o mundo, audaciosa e
impiamente.

Cristo é verdadeiro homem, tendo verdadeira carne. Cremos também e
ensinamos que o eterno Filho do eterno Deus se fez Filho do homem, da
semente de Abra&o e Davi, ndo com concurso carnal do homem, como diz Ebion,
mas concebido do Espirito Santo com toda a pureza e nascido da sempre virgem
Maria, como a historia evangélica cuidadosamente nos explica (Mt 1). E Séo
Paulo diz: “Ele ndo assumiu a natureza de anjos, mas a da semente de Abrado”.
Também o apostolo S&o Joao diz que todo aquele que nao cré que Jesus Cristo
veio em carne ndo € de Deus. Portanto, a carne de Cristo ndo era nem imaginaria
nem trazido do céu, como erradamente sonhavam Valentino e Marcion.

Alma racional em Cristo. Além disso, nosso Senhor Jesus Cristo hdo possuiu
uma alma desprovida de percepcao e de razdo, como pensava Apolinario, nem
carne sem alma, como ensinava Eudémio, mas alma com sua raz&o e carne com
seus sentidos, pelos quais por ocasiao de sua paixéo ele suportou dores reais,
como ele mesmo testifica quando diz: “A minha alma esta profundamente triste
até a morte” (Mt 26.38); “Agora esta angustiada a minha alma” (Jo 12.27).

Duas naturezas em Cristo. Reconhecemos, portanto, duas naturezas ou
substancias, a divina e a humana, num e no mesmo Senhor nosso Jesus Cristo

15




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

(Hb 2). E dizemos que elas estao ligadas e unidas uma com a outra de tal modo
que ndo foram absorvidas, ou confundidas, ou misturadas, mas unidas ou
integradas numa pessoa — com as propriedades das naturezas intactas e
permanentes.

Ndo dois, mas um so6 Cristo. Assim, ndo adoramos dois, mas um Cristo, 0
Senhor, um verdadeiro Deus e verdadeiro homem, segundo a natureza divina,
consubstancial com o Pai, e segundo a natureza humana, consubstancial com
0s homens e semelhante a nés em todas as coisas, exceto no pecado (Hb 4.15).

As seitas. Certamente abominamos o dogma nestoriano, que de um Cristo faz
dois e dissolve a unido da Pessoa. Semelhantemente, execramos totalmente a
loucura de Eutiques e dos monotelitas ou monofisitas, que destrdi a propriedade
da natureza humana.

A natureza divina de Cristo ndo sofreu e ahumana nao esta em toda a parte.
Portanto, de modo nenhum ensinamos que a natureza divina em Cristo sofreu,
ou que Cristo em sua natureza humana ainda esta neste mundo e ainda em toda
parte. Pois nem pensamos nem ensinamos que a realidade do corpo de Cristo
cessou depois de sua glorificacédo, ou que foi deificado e deificado de tal modo
gue ele tenha deposto as suas propriedades com respeito ao corpo e a alma, e
estes se tenham mudado inteiramente em uma natureza divina e passado a ser
uma substancia una.

As seitas. Por isso, de maneira nenhuma aprovamos ou aceitamos as argucias
sem argucia, intrincadas e obscuras, de Schwenkfeldt e de semelhantes
dizedores de sutilezas, nem suas dissertacfes pouco consistentes sobre essa
guestdo, nem somos schwenkfeldianos.

Nosso Senhor verdadeiramente sofreu. Cremos, além disso, que nosso
Senhor Jesus Cristo verdadeiramente sofreu e morreu por nés em carne, Como
diz S&o Pedro (1 Pe 4.1). Abominamos a impiissima loucura dos jacobitas e de
todos os turcos, que blasfemam do sofrimento do Senhor. Ao mesmo tempo, ndo
negamos que o Senhor da gléria foi crucificado por nés, segundo as palavras de
Séo Paulo (1 Co 2.8).

Comunicacao de propriedades de linguagem. Aceitamos e aplicamos pia e
respeitosamente a comunicacdo de propriedades de linguagem derivada da
Escritura e usada por toda a antiguidade para explicar e reconciliar passagens
aparentemente contraditorias.

Cristo verdadeiramente ressuscitou dos mortos. Cremos e ensinamos que 0
mesmo Jesus Cristo nosso Senhor, em sua verdadeira carne na qual fora
crucificado e morrera, ressuscitou dos mortos, e que néo foi outra carne que
ressuscitou, mas a que foi sepultada, nem foi o espirito que subiu ao alto em vez
da carne, mas ele reteve seu verdadeiro corpo. Portanto, ainda que 0s seus
discipulos pensassem ver o espirito do Senhor, ele Ihes mostrou as méos e 0s
pés marcados realmente com os sinais dos cravos e das feridas, e ajuntou:
“Yede as minhas maos e os meus pés, que sou eu mesmo, apalpai-me e
verificam, porque um espirito ndo tem carne nem 0Ss0s, como vedes que eu
tenho” (Lc 24.39).

16




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Cristo verdadeiramente subiu ao céu. Cremos que nosso Senhor Jesus Cristo,
em sua propria carne, subiu acima de todos 0s céus visiveis ao supremo céu,
isto é, a habitacdo de Deus e dos bem-aventurados, a destra de Deus o Pai.
Embora isso signifique participacdo igual em gléria e majestade, considera-se,
contudo, também como um lugar definido, acerca do qual o Senhor, falando no
Evangelho, diz: “Vou preparar-vos lugar” (Jo 14.2). O apéstolo Sao Pedro
também diz: “Ao qual é necessario que o céu receba até aos tempos da
restauracdo de todas as cousas” (At 3.21). E do céu o mesmo Cristo retomara
para o juizo, quando a impiedade no mundo estiver no seu maximo e quando o
Anticristo, tendo corrompido a verdadeira religido, tiver envolvido todas as coisas
com supersticado e impiedade, e tiver cruelmente assolado a Igreja com sangue
e fogo (Dn 11). Mas Cristo voltara para reclamar os seus, e pela sua vinda
destruir o Anticristo e julgar os vivos e os mortos (At 17.31). s mortos
ressuscitardo (1 Ts 4.14 ss), e 0s que haquele dia (que € desconhecido de todas
as criaturas — Mc 13.32) estiverem vivos serao transformados “num abrir e fechar
de olhos”, e todos os fiéis serdo arrebatados ao encontro de Cristo nos ares,
para assim entrarem com ele nas benditas mansdes e viverem para sempre (1
Co 15.51 ss). Mas os incrédulos ou os impios descerdo com os demdonios para
o inferno a fim de arderem para sempre e nunca serem libertados dos tormentos
(Mt 25.46).

As seitas. Condenamos, portanto, todos 0s que negam a ressurrei¢cao real da
carne (2 Tm 2.18), ou que, com Jodo de Jerusalém, contra quem escreveu Sao
Jerdbnimo, ndo pensem corretamente acerca dos corpos glorificados.
Condenamos também os que ensinam que 0s demonios e todos 0s impios seréo
um dia salvos, e que haverd um fim dos castigos. O Senhor declarou com
clareza: “Onde nao lhes morre o verme, nem o fogo se apaga” (Mc 9.44).
Condenamos, além disso, os sonhos judaicos de que havera uma idade aurea
na terra antes do Dia do Juizo, e que os piedosos, tendo subjugado todos os
seus inimigos impios, entrardo na posse de todos os reinos do mundo. Pois a
verdade evangélica em Mt 24 e 25, e Lc 18, e 0 ensino apostdlicoem 2 Ts 2, e
2 Tm 3 e 4, apresentam coisa inteiramente diversa.

O fruto da morte e ressurreicdo de Cristo. Além do mais, pela sua paixao e
morte e tudo o0 que, em sua carne e na sua vinda, ele fez e suportou por nossa
causa nosso Senhor reconciliou o Pai celestial com todos os fiéis, expiou o
pecado, desarmou a morte, arruinou a condenacgao e o inferno, e, pela sua
ressurreicdo dos mortos, trouxe de novo e restituiu a vida e a imortalidade. Ele é
a nossa justica, a nossa vida e ressurreicdo, em uma palavra, a plenitude e
perfeicdo de todos os fiéis, a salvacdo e a mais completa suficiéncia. O apdstolo
diz: “Aprouve a Deus que nele residisse toda a plenitude”, e “Viestes a plenitude
da vida nele” (Cl 1 e 2).

Jesus Cristo é o unico Salvador do mundo, e o verdadeiro Messias
esperado. Ensinamos e cremos que este Jesus Cristo, nosso Senhor, € o Unico
e eterno Salvador do género humano, e também do mundo inteiro, em quem pela
fé se salvaram todos os que antes da Lei, sob a Lei e sob o Evangelho foram
salvos, e em quem se salvardo todos os que ainda vierem a salvar-se até o fim
do mundo. E o préprio Senhor quem diz no Evangelho: “O que nZo entra pela
porta no aprisco das ovelhas, mas sobe por outra parte, esse € ladréo e salteador
... Eu sou a porta das ovelhas” (Jo 10.1 e 7). E também em outro lugar, no

17




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

mesmo Evangelho: “Abrado... viu 0 meu dia e regozijou-se” (Jo 8.56). O apdstolo
Sao Pedro também diz: “Nao ha salvagdo em nenhum outro; porque abaixo do
céu nado existe nenhum outro nome, dado entre os homens, pelo qual importa
que sejamos salvos”. Cremos, portanto, que seremos salvos mediante a graca
de nosso Senhor Jesus Cristo, como nossos pais o foram (At 4.12; 10.43; 15.1
1). Sdo Paulo também diz: “Todos eles comeram de um s6 manjar espiritual, e
beberam da mesma fonte espiritual; porque bebiam de uma pedra espiritual que
os seguia. E a pedra era Cristo” (1 Co 10.3 ss). E assim lemos o que Joao diz:
Cristo era o “Cordeiro que foi morto, desde a fundagcao do mundo” (Ap 13.8), e
Joao Baptista testificou que Cristo € “o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do
mundo” (Jo 1.29). Eis por que professamos e pregamos, com toda a clareza, que
Jesus Cristo € o0 Unico Redentor e Salvador do mundo, o Rei e 0 Sumo —
Sacerdote, o verdadeiro Messias esperado, aquele santo e bendito que todos os
tipos da lei e todos os vaticinios dos profetas prefiguraram e prometeram; e que
Deus o designou anteriormente e no-lo enviou, de modo que ndo devemos
esperar nenhum outro. Nem nos resta agora outra coisa que darmos a Cristo
toda a gldria, nele crermos, somente nele descansarmos, desprezando e
rejeitando todas as demais ajudas na vida. Com efeito, decairam da graca e
tornam Cristo vao para si todos 0s que buscam a salvacdo em qualquer outra
coisa que ndo somente em Cristo (Gl 5.4).

Os credos recebidos de quatro concilios. E, para dizer muito em poucas
palavras, cremos de todo o coracéao, e livremente confessamos a viva voz, tudo
o0 que foi definido com fundamento nas Escrituras Sagradas a respeito do
mistério da Encarnacdo de nosso Senhor Jesus Cristo, compreendido nos
Credos e decretos dos quatro primeiros venerandos sinodos reunidos em Niceia,
Constantinopla, Efeso e Calcedénia — juntamente com o Credo do bem-
aventurado Atandsio, e todos os credos similares; e condenamos tudo o que for
contrario a eles.

As seitas. E dessa maneira mantemos inviolada ou intacta a fé crista, ortodoxa
e catolica, sabendo que nada se contém nos credos atras citados que nao seja
conforme com a Palavra de Deus, e que nao contribua, ao mesmo tempo, para
uma exposicao pura da fé.

12.Da lei de Deus
A vontade de Deus nos € exposta na lei de Deus. Ensinamos que a vontade
de Deus nos € exposta na Lei de Deus: o0 que ele quer ou ndo quer que fagcamos,
0 que € bom e justo, ou 0 que € mau e injusto. Portanto, confessamos que a Lei
é boa e santa.

A lei natural. Esta lei foi escrita nos coracdes dos homens pelo dedo de Deus
(Rm 2.15), e é chamada a lei natural; foi também esculpida pelo dedo de Deus
nas duas tabuas de Moisés e mais pormenorizadamente exposta nos livros de
Moisés (Ex 20.1 ss; Dt 5.6 ss). Para maior clareza, distinguimos: a lei moral
contida no Decalogo ou nas duas Tabuas e expostas nos livros de Moise€s; a lei
cerimonial, que determina as cerimdnias e o culto de Deus; e a lei judiciaria, que
versa questdes politicas e domésticas.

18




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

A lei é completa e perfeita. Cremos que toda a vontade de Deus e todos 0s
preceitos necessarios a cada esfera da vida sdo nesta lei ensinados com toda a
plenitude. De outro modo o Senhor n&o nos teria proibido de adicionar-lhe ou de
subtrair-lhe qualquer coisa; nem nos teria mandado andar num caminho reto
diante desta Lei, sem dela nos declinarmos para a direita ou para a esquerda (Dt
4.2;12.32,5.32, cf. Nm 20-17 e Dt 2.27).

Porgque foi dada a lei. Ensinamos que esta Lei ndo foi dada aos homens para
gue féssemos justificados pela sua observancia, mas antes para que, pelo seu
ensino, conhecéssemos nossa fragueza, nosso pecado e condenacdo e,
perdendo a confiangca em nossas forcas, nos convertéssemos a Cristo pela fé. O
apostolo diz claramente: “A Lei suscita a ira”; “pela Lei vem o pleno conhecimento
do pecado” (Rm 4.15; 3.20); “porque, se fosse promulgada uma Lei que pudesse
dar vida, a justica, na verdade seria procedente da Lei; mas a Escritura encerrou
tudo sob o pecado, para que mediante a fé em Jesus Cristo fosse a promessa
concedida aos que creem... De maneira que a Lei nos serviu de aio para nos

conduzir a Cristo, a fim de que fdssemos justificados por fé&” (Gl 3.21 ss).

A carne nao cumpre a lei. Ninguém poderia ou pode satisfazer a Lei de Deus
ou cumpri-la, por causa de fragueza da nossa carne que adere e permanece em
nos até nosso ultimo suspiro. Outra vez diz o apodstolo: “O que fora impossivel a
Lei, no que estava enferma pela carne, isso fez Deus enviando o seu proprio
Filho em semelhanca de carne pecaminosa e no tocante ao pecado” (Rm 8.3).
Portanto, Cristo é o aperfeicoador da Lei e 0 nosso cumprimento dela (Rm 10.4),
o qual, com o fim de remover a maldicdo da Lei, foi feito maldicdo por nés (Gl
3.13). Assim, ele nos comunica, pela fé, o seu cumprimento da Lei, e a sua justica
e obediéncia nos s&o imputadas.

Até que ponto foi a lei abrogada. A Lei de Deus €, pois, ab-rogada na medida
em que ela ndo mais nos condena, nem opera ira em nos. Estamos debaixo da
graca e nao debaixo da Lei. Além disso, Cristo cumpriu todas as formas da Lei.
Dai, vindo o corpo, cessaram as sombras, de modo que agora em Cristo temos
a verdade e toda a plenitude. Contudo, de modo nenhum rejeitamos por isso a
Lei. Lembramo-nos das palavras do Senhor, que disse: “Nao vim para revogar,
vim para cumprir’ (Mt 5.17). Sabemos que na Lei nos sdo ensinados os padroes
de virtudes e vicios. Sabemos que a Lei escrita, quando explicado pelo
Evangelho, é util a Igreja, e que, portanto, sua leitura ndo deve ser excluida da
Igreja. E, embora a face de Moisés estivesse recoberta com um véu, no entanto
0 apostolo diz que o véu foi retirado e abolido por Cristo.

As seitas. Condenamos tudo o que os heréticos, antigos e modernos, ensinaram
contra a Lei.

13.Do Evangelho de Jesus Cristo, das promessas, do espirito e da letra
Os antigos tiveram promessas evangélicas. O Evangelho opde-se a Lei. A
Lei opera a ira e anuncia a maldicdo, enquanto o Evangelho prega a graca e a
béncéo. Sdo Jodo diz: “Porque a Lei foi dada por intermédio de Moisés; a graga
e a verdade vieram por meio de Jesus Cristo” (Jo 1.17). Nao obstante, é
perfeitamente certo que aqueles que viveram antes da Lei e sob a Lei ndo

19




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

estavam totalmente destituidos do Evangelho. Tinham insignes promessas
evangélicas, tais como estas: “A semente da mulher te ferira a cabega” (Gn 3.15).
“‘Nela serdao benditas todas as nacgbes da terra” (Gn 22.18). “O cetro ndo se
arredara de Juda ... até que venha Silo” (Gn 49.10). “O Senhor teu Deus te
suscitara um profeta do meio de ti, de teus irm&os” (Dt 18.15; At 3.22) etc.

Promessas duplices. Reconhecemos que duas espécies de promessas foram
reveladas aos antigos, como também a nds. Algumas eram de coisas presentes
ou terrenas, tais como as promessas da Terra de Canaa e de vitorias, e como,
ainda hoje, as promessas do pao quotidiano. Outras eram naquela ocasiao, e
sao ainda agora, de coisas celestiais e eternas, como a graca divina, a remissao
de pecados, a vida eterna por meio da fé em Jesus Cristo.

Os patriarcas tiveram promessas néo s6 carnais, mas também espirituais.
Os antigos néo tiveram, em Cristo, apenas promessas externas ou terrenas, mas
também espirituais e celestiais. Sdo Pedro diz: “Foi a respeito desta salvacao
gue os profetas indagaram e inquiriram, 0s quais profetizaram acerca da graca
a vOs outros destinada” (1 Pe 1.10). Donde também o apdstolo Sao Paulo diz:
‘O Evangelho de Deus... foi... outrora prometido por intermédio dos seus
profetas nas Sagradas Escrituras” (Rm 1.2). Por isso é bem claro que os antigos
ndo foram inteiramente destituidos de todo o Evangelho.

Que é propriamente o Evangelho? E, embora nossos pais tivessem dessa
maneira, nos escritos dos profetas, o Evangelho, pelo qual alcancaram a
salvacao em Cristo pela fé, contudo, o que se chama propriamente “Evangelho”
sao as noticias alegres e felizes pelas quais, primeiro por Jodo Baptista, depois
por Cristo, o Senhor, e depois pelos apdstolos e seus sucessores, se anunciou
aos homens que Deus ja realizou o que ele prometera, desde o principio do
mundo, e nos mandou, ou melhor nos deu o seu Unico Filho e nele a
reconciliacdo com o Pai, a remissao dos pecados, toda a plenitude e a vida
eterna. Portanto, a histéria apresentada pelos quatro evangelistas, explicando
como isso foi realizado ou cumprido por Cristo, o que Cristo ensinou e praticou,
e que aqueles que creem nele tém toda a plenitude, e exatamente o que se
chama “Evangelho”. A Pregagdo e os escritos apostolicos, nos quais os
apostolos nos expdem como o Filho nos foi dado pelo Pai, e nele tudo o que diz
respeito a vida e a salvacdo, sdo também o que se chama corretamente “doutrina
evangélica”’, de modo que ainda hoje, se sinceramente pregada, ndo perde o
direito a tdo preclara designacao.

Do espirito e da letra. Essa mesma pregacédo do Evangelho € também chamada
pelo apdstolo “o espirito” e “o ministério do espirito”, porque pela fé ela se torna
eficaz e viva nos ouvidos, ou melhor, nos corac6es dos crentes iluminados pelo
Espirito Santo (2 Co 3.6). A letra, que se opde ao Espirito, significa tudo o que &
externo, mas especialmente a doutrina da Lei, que, sem o Espirito e a fé, produz
ira e excita o pecado nas mentes daqueles que n&do tém uma fé viva. Por isso o
apostolo chama a isso «0 ministério da morte». Aqui € pertinente a palavra do
apostolo: “A letra mata, mas o Espirito vivifica”. Falsos apdstolos também
pregavam um Evangelho corrompido, misturando-lhe a Lei, como se sem a Lei
Cristo ndo pudesse salvar.

20




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

As seitas. Assim, afirmavam os ebionitas, descendentes espirituais do herege
Ebion, e os nazaritas, que anteriormente eram chamados mineus. A todos estes
nds condenamos, e pregamos a0 mesmo tempo o puro Evangelho, ensinando
gue os crentes séo justificados so pelo Espirito, e ndo pela Lei. Uma exposicéo
mais detalhada deste assunto vira sob o titulo de “justificacéo”.

O ensino do Evangelho ndo é novo, mas muito antigo. Embora o ensino do
Evangelho, comparado com o dos fariseus sobre a Lei, tenha parecido ser uma
nova doutrina quando pregado por Cristo a primeira vez, o que também Jeremias
profetizou a respeito do Novo Testamento, contudo, ele, na realidade ndo so era
como ainda €, uma velha doutrina (que hoje ela € chamada nova pelos papistas,
guando comparada com a doutrina agora recebida entre eles), mas na verdade
€ a mais antiga de todas no mundo. Com efeito Deus predestinou desde a
eternidade salvar o mundo por Cristo, e manifestou ao mundo, através do
Evangelho, esta sua predestinacdo e o seu conselho eterno (2 Tim 2.9 ss). Disso
€ evidente que a religido e a doutrina evangélica, entre quantas ja existiram,
existem e virdo a existir, € a mais antiga de todas. Por isso, afirmamos que todos
0os que dizem que a religido e a doutrina evangélica é uma fé surgida
recentemente, e que ndo tem mais que trinta anos de existéncia, erram
vergonhosamente e falam coisas indignas do conselho eterno de Deus. A eles
se aplica a palavra de Isaias, o profeta: “Ai dos que ao mal chamam bem, que
fazem da escuridade luz, e da luz escuridade; péem o amargo por doce, e o doce
por amargo!” (Is 5.20).

14.Do arrependimento e da conversdo do homem
A doutrina do arrependimento esté ligada ao Evangelho. Pois assim diz o
Senhor no Evangelho: “Que em seu nome se pregasse arrependimento para
remisséo de pecados a todas as nagdes” (Lc 24.47).

Que é arrependimento? Por arrependimento entendemos uma volta atras da
mente no pecador provocado pela Palavra do Evangelho e pelo Espirito Santo,
e recebida pela verdadeira fé, com o que o pecador imediatamente reconhece a
sua corrupgéao inata e todos os seus pecados denunciados pela Palavra de Deus;
e entristece-se por eles em seu coragao, e ndo apenas os lamenta e francamente
confessa diante de Deus com um sentimento de vergonha, mas também com
indignacdo os abomina; cuidando agora zelosamente de emendar-se, num
esforco constante em busca da inocéncia e da virtude, no qual esfor¢co se
exercita santamente em todo o resto de sua vida.

O arrependimento é verdadeira conversao a Deus. E este € o verdadeiro
arrependimento, uma sincera volta para Deus e para todo o bem, e uma profunda
averséo ao Diabo e a todo o mal.

7

O arrependimento € dom de Deus. Dizemos expressamente que este
arrependimento é puro dom de Deus e ndo uma realizacdo de nossas forgas. O
apostolo ordena a um fiel ministro que diligentemente instrua aqueles que se
opdem a verdade, “na expectativa de que Deus Ihes conceda o arrependimento
para conhecerem plenamente a verdade” (2 Tm 2.25). Lamenta os pecados
cometidos. Aquela mulher que lavou os pés do Senhor com suas lagrimas, e Sao

21




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Pedro, que chorou amargamente e lamentou ter negado o Senhor (Lc 7.38;
22.62) mostram claramente como deve ser o0 espirito de um homem arrependido,
lamentando seriamente os pecados que cometeu. Confessa os pecados a Deus.
E o filho prodigo e o publicano no Evangelho, quando comparados com o fariseu,
apresentam-nos as formulas mais adequadas de confessar 0os nossos pecados
a Deus. O primeiro disse: “Pai, pequei contra o céu e diante de ti; ja ndo sou
digno de ser chamado teu filho; trata-me como um dos teus trabalhadores” (Lc
15.18 ss). E o segundo, ndo ousando erguer os olhos ao céu, bate no peito,
dizendo: “O Deus, sé propicio a mim, pecador!” (Lc 18.13). E ndo temos davida
de que foram aceitos em graga por Deus, pois o apéstolo Sdo Joao diz: “Se
confessarmos 0s nossos pecados, ele é fiel e justo para nos perdoar os pecados
e nos purificar de toda injustica. Se dissermos que ndo temos cometido pecado,
fazemo-lo mentiroso e a sua palavra ndo esta em nés” (1 Jo 1.9 ss).

Confissdo e absolvicdo sacerdotais. Cremos que € suficiente esta sincera
confissdo feita s6 a Deus, ou particularmente entre Deus e o pecador, ou
publicamente na Igreja quando se faz a confissédo geral de pecados, e que para
se obter perddo de pecados ndo é necessario ninguém confessar seus pecados
a um sacerdote, sussurrando-lhe aos ouvidos, para dele ouvir em troca a
absolvicdo, com a imposi¢cao das maos, porque nao existe nenhum mandamento
nem exemplo disso Santas Escrituras. David testifica e diz: “Confessei-te 0 meu
pecado e a minha iniquidade ndo mais ocultei. Disse: Confessarei ao Senhor as
minhas transgressoes; e tu perdoaste a iniquidade do meu pecado” (Sl 32.5). E
o Senhor, ao ensinar-nos a orar e a0 mesmo tempo a confessar nossos pecados,
disse: “Pai nosso que estas nos céus... perdoa-nos as nossas dividas, assim
como nos temos perdoado aos nossos devedores” (Mt 6.9 e 12). Portanto, é
necessario que confessemos nossos pecados a Deus, nosso Pai, e nos
reconciliemos com nosso préximo, se o ofendemos. Quanto a esse tipo de
confissdo, o apodstolo Sdo Tiago diz: “Confessai, pois, 0s vossos pecados uns
aos outros” (Tg 5.16). Se, contudo, alguém se acha acabrunhado pelo peso de
seus pecados e por tentacdes que o pdem perplexo, e procurar conselho,
instrucao e conforto individualmente, ou de um ministro da Igreja, ou de um outro
irmao instruido na Lei de Deus, ndo desaprovamos. Por outro lado, aprovamos
plenamente a confissdo de pecados geral e publica, que usualmente se realiza
na Igreja e em reunides de culto, como notamos acima, tanto mais que isso esta
de acordo com a Escritura.

Das chaves do Reino do Céu. Quanto as chaves do Reino de Deus, que o
Senhor entregou aos apdéstolos, muitos tagarelam inUmeras coisas espantosas,
e com elas forjam espadas, lancas, cetros e coroas, e pleno poder sobre o0s
maiores reinos, e, afinal, sobre almas e corpos. Julgando de modo singelo,
segundo a Palavra do Senhor, dizemos que todos os que séo legitimamente
chamados ministros possuem e exercem as chaves, ou o uso das chaves,
guando anunciam o Evangelho; isto €, quando ensinam, exortam, confortam,
repreendem e exercem a disciplina sobre o povo confiado aos seus cuidados.

Abrir e fechar (o Reino). Desse modo abrem o Reino dos Céus aos obedientes
e o fecham aos desobedientes. O Senhor prometeu essas chaves aos apostolos
em Mt 16, e as deu em Jo 20, Mc 16 e Lc 24, quando enviou seus discipulos e
os mandou pregar o Evangelho a todo o mundo, e perdoar pecados.

22




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

O ministério da reconciliacdo. Na carta aos Corintios diz o apdstolo que o
Senhor deu o ministério da reconciliacdo aos seus ministros (2 Co 5.18 ss). E
ele explica qual é ele, dizendo que é a pregacao ou o ensino da reconciliacao.
E, tornando suas palavras ainda mais claras, acrescenta que 0s ministros de
Cristo desempenham o oficio de embaixadores em nome de Cristo, como se
Deus mesmo por meio deles exortasse 0 povo a se reconciliar com Deus, sem
davida nenhuma pela fiel obediéncia. Portanto, exercem o poder das chaves
guando persuadem os homens a fé e ao arrependimento. Assim, reconciliam os
homens com Deus.

Os ministérios proclamam a remissdo de pecados. Assim, eles perdoam
pecados. Abrem, assim, o Reino dos Céus e nele introduzem os crentes: mui
diferentemente daqueles de quem o Senhor fala no Evangelho: “Ai de vos,
intérpretes da lei! porque tomastes a chave da ciéncia; contudo, vds mesmos
nao entrastes e impedistes os que estavam entrando” (Lc 11.52).

Como os ministros absolvem. Os ministros, portanto, absolvem correta e
eficazmente quando pregam o Evangelho de Cristo e nele a remissdo de
pecados, que é prometida a todo aquele que cré, assim como cada um é
batizado, e quando testificam que ela pertence a cada um particularmente. E ndo
julgamos que esta absolvicdo se torne mais eficaz por ser murmurada no ouvido
de alguém ou individualmente sobre a cabeca de alguém. Pensamos, contudo,
gue a remissdo de pecados pelo sangue de Cristo deve ser diligentemente
anunciada, e que cada um deve ser avisado de que o perddo de pecados lhe
pertence.

Diligéncia na renovacdo da vida. Ademais os exemplos do Evangelho
ensinam-nos quao vigilantes e diligentes devem ser os arrependidos no esfor¢o
de renovacao de vida e na mortificacdo do homem velho e despertamento do
homem novo. O Senhor disse ao paralitico que ele curara: “Olha que ja estas
curado; nao peques mais, para que nao te suceda cousa pior” (Jo 5.14). De igual
modo, disse a adultera a quem libertou: “Vai, e ndo peques mais” (Jo 8.11). Sem
davida, por estas palavras ele ndo quis dizer que o homem, alguma vez,
enquanto ainda vive nesta carne, ndo peque; mas recomenda vigilancia
cuidadosa e diligéncia para que nos esforcemos de todos os modos e
supliqguemos a Deus em nossas oracdes para ndo cairmos nos pecados dos
guais como que ressuscitamos, e para ndo sermos vencidos pela carne, pelo
mundo e pelo Diabo. Zaqueu, o publicano, recebido pelo Senhor em graca,
exclama no Evangelho: “Senhor, resolvo dar aos pobres a metade dos meus
bens; e, se nalguma cousa tenho defraudado alguém, restituo quatro vezes mais”
(Luc 19.8). Portanto, do mesmo modo pregamos que restituicdo e misericordia,
e, até, esmolas, sdo necessarias para aqueles que verdadeiramente se
arrependem, e exortamos todos os homens em toda parte com as palavras do
apostolo: “Nao reine, portanto, o pecado em vosso corpo mortal, de maneira que
obedecais as suas paixdes; nem oferecais cada um 0os membros do seu corpo
ao pecado como instrumentos de iniquidade; mas oferecei-vos a Deus como
ressurrectos dentre 0s mortos, e 0s vossos membros a Deus como instrumentos
de justica” (Rm 6.12 ss).

Erros. Por isso, condenamos todas as afirmacdes impias de alguns que fazem
mau uso da pregacao do Evangelho e dizem: “E facil retornar a Deus; Cristo

23




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

expiou todos os pecados: é facil o perdao dos pecados; portanto, que mal ha em
pecar? Nem precisamos estar muito preocupados acerca do arrependimento
etc.” Ndo obstante, ensinamos sempre que o0 acesso a Deus esta aberto a todos
0s pecadores, e que ele perdoa todos os pecados a todos 0s que creem, exceto
0 pecado contra o Espirito Santo (Mc 3.29).

As seitas. Eis por que condenamos 0s antigos e modernos novacianos e 0s
cataristas.

Indulgéncias papais. Condenamos, de modo especial, a doutrina lucrativa do
Papa sobre a peniténcia, e contra a sua simonia e as suas indulgéncias
simoniacas usamos o julgamento de Sao Pedro com respeito a Siméo: “O teu
dinheiro seja contigo para perdicéo, pois julgaste adquirir por meio dele o dom
de Deus. Nao tens parte nem sorte neste ministério, porque o teu coracdo néo €
reto diante de Deus” (At 8.20 ss).

Satisfacdes. Ndo aprovamos também aqueles que pensam que, pelas suas
satisfacOes, reparam os pecados cometidos. Ensinamos que s6 Cristo, pela sua
morte ou paixdo, é a satisfacdo, a propiciacdo ou a expiacdo de todos os
pecados (Is 53; 1 Co 1.30). Contudo, como ja dissemos, ndo cessamos de insistir
na mortificacdo da carne. Mas acrescentamos que essa mortificacdo ndo deve
ser orgulhosamente exaltada perante Deus como satisfacdo pelos pecados, mas
deve ser realizada humildemente, de conformidade com a natureza dos filhos de
Deus, como uma nova obediéncia resultante da gratidao pelo livramento e pela
satisfacdo plena obtidos pela morte e satisfacdo do Filho de Deus.

15.Da verdadeira justificacao dos fiéis

Que é justificacdo? Segundo o apdéstolo no seu tratamento da justificacéo,
justificar significa “perdoar pecados”, “absolver de culpa e castigo”, “receber em
graca” e “declarar justo”. Em sua Epistola aos Romanos o apéstolo diz: “E Deus
quem os justifica. Quem os condenara?” (Rm 8.33). Justificar e condenar sdo
termos opostos. E nos Atos dos Apédstolos o apdstolo diz: “Tomai, pois, irmaos,
conhecimento de que se vos anuncia remissao de pecados por intermédio deste;
e por meio dele todo o que cré é justificado de todas as cousas das quais vés
nao pudestes ser justificados pela lei de Moisés” (At 13.38 ss). Na Lei, assim
como nos Profetas, lemos: “Em havendo contenda entre alguns, e vierem a juizo,
0s juizes os julgarao, justificando ao justo e condenando ao culpado” (Dt 25.1).
E em Is 5: “Ai dos que... por suborno justificam o perverso”.

Somos justificados por causa de Cristo. E absolutamente certo que todos nés
somos por natureza pecadores e impios, e diante do tribunal de Deus somos
acusados de impiedade e réus de morte, mas, sO pela graca de Cristo, sem
qualquer meérito nosso ou consideracdo por nds, somos justificados, isto é,
absolvidos dos pecados e da morte por Deus, o0 juiz. Que é, com efeito, mais
claro do que o que disse Sao Paulo? “Pois todos pecaram e carecem da gloria
de Deus, sendo justificados gratuitamente, por sua graca, mediante a redencao
gue ha em Cristo Jesus” (Rm 3.23 ss).

24




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

A justica imputada. Cristo tomou sobre si mesmo e carregou os pecados do
mundo, e satisfez a justica divina. Portanto, é s6 por causa dos sofrimentos e
ressurreicao de Cristo que Deus é propicio para com nossos pecados e néo no-
los imputa, mas imputa-nos como nossa a justica de Cristo (2 Co 5.19 ss; Rm
4.25), de modo que agora ndo sé estamos limpos e purificados de pecados ou
somos santos, mas também, sendo-nos dada a justica de Cristo, e sendo nos
assim absolvidos do pecado, da morte ou da condenacédo, somos finalmente
justos e herdeiros da vida eterna. Propriamente falando, portanto, s6 Deus
justifica, e justifica somente por causa de Cristo, ndo nos imputando os pecados,
mas a sua justica.

Somos justificados somente pela fé. E porque recebemos esta justificacéo,
nao por quaisquer obras, mas pela fé na misericérdia de Deus e em Cristo, por
iSSO ensinamos e cremos, com 0 apostolo, que o pecador é justificado somente
pela fé em Cristo e ndo pela lei ou por quaisquer obras. O apdstolo diz:
“Concluimos, pois, que o homem ¢ justificado pela fé, independentemente das
obras da lei” (Rm 3.28). Também: “Porque se Abrado foi justificado por obras,
tem de que se gloriar, porém nédo diante de Deus. Pois, que diz a Escritura?
Abrado creu em Deus, e isso lhe foi imputado para justica... Mas ao que nao
trabalha, porém cré naquele que justifica ao impio, a sua fé lhe é atribuida como
justica” (Rm 4.2 ss; Gn 15.6). E outra vez: “Porque pela graca sois salvos,
mediante a fé; e isto ndo vem de vés, € dom de Deus; ndo de obras, para que
ninguém se glorie”, etc. (Ef 2.8 ss). Portanto, porque a fé recebe Cristo, nossa
justica, e atribui tudo a graca de Deus em Cristo, por isso a justificacao é atribuida
a fé, principalmente por causa de Cristo, e ndo porque ela seja obra nossa, visto
que é dom de Deus.

Recebemos Cristo pela fé. Além disso, o Senhor mostra sobejamente que
recebemos Cristo pela fé, em Jo 6, onde ele usa comer por crer, e crer por comer.
Pois, como é comendo que recebemos o alimento, assim é crendo que
participamos de Cristo. A justificacdo ndo é atribuida parcialmente a Cristo ou a
fé, e parcialmente a nds. Por conseguinte, ndo compartilhamos do beneficio da
justificacdo em parte por causa da graca de Deus ou de Cristo, e em parte por
causa de nés mesmos, de nosso amor, de nossas obras ou de nosso mérito,
mas atribuimo-lo totalmente a graca de Deus em Cristo pela fé. Mas também
Nosso amor e nossas obras ndo poderiam agradar a Deus, sendo realizados por
homens injustos: por isso, € necessario que sejamos justos antes que possamos
amar ou praticar obras justas. Somos feitos verdadeiramente justos, como
dissemos, pela fé em Cristo, sé pela graca de Deus, que ndo nos imputa os
nossos pecados, mas a justica de Cristo, e por isso, ele nos imputa a fé em Cristo
como justica. Ademais, o apéstolo mui claramente deriva da fé o amor, quando
diz: “Ora, o intuito da presente admoestacao visa 0 amor que procede de coracéo
puro e de consciéncia boa e de fé sem hipocrisia” (1 Tm 1.5).

Tiago comparado com Paulo. Por isso, aqui falamos, ndo de uma fé imaginaria,
va e inerte ou morta, mas de uma fé viva e vivificante, a qual, por apreender a
Cristo, que é vida e vivifica, é viva e se chama “viva” e se mostra viva por obras
vivas. E assim S&o Tiago n&o contradiz coisa alguma nesta nossa doutrina. E
gue ele fala de uma fé va e morta, da qual alguns se vangloriavam, mas que nao
tinham Cristo vivendo neles pela fé (Tg 2.14 ss). Sao Tiago disse que as obras
justificam, contudo, sem contradizer o apostolo (do contrario ele teria de ser

25




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

rejeitado), mas mostrando que Abrado provou sua fé viva e justificadora pelas
obras. E isso o que fazem todos os piedosos, confiados, porém, s6 em Cristo e
nao em suas proprias obras. O apodstolo ainda diz: “Ja n&do sou eu quem vive,
mas Cristo vive em mim; e esse viver que agora tenho na carne, vivo pela fé no
Filho de Deus, que me amou e a si mesmo se entregou por mim. Nao anulo a
graca de Deus; pois, se a justica € mediante a lei, segue-se que morre Cristo em
vao’”, etc. (Gl 2.20).

16.Da fé e das boas obras, e da suarecompensa, e do mérito do homem
Que é a fé? A fé cristd ndo é opinido e convicgcdo humana, mas confianca
extremamente firme, e o claro e inabalavel assentimento do espirito, e finalmente
a apreensao certissima da verdade de Deus apresentadas nas Escrituras e no
Credo dos Apdstolos, assim como apreensao do préprio Deus, o supremo bem,
e especialmente da promessa de Deus e de Cristo, que é o cumprimento de
todas as promessas.

A fé é dom de Deus. Mas esta fé é simplesmente um dom de Deus, que so ele
pela sua graca, segundo a sua medida, concede aos seus eleitos quando, a
guem e quanto ele quer. E ele realiza isso pelo Espirito Santo, pela pregacdo do
Evangelho e pela oracao fiel.

O aumento da fé. Essa fé pode também ser aumentada por Deus; se assim néo
fosse, o apodstolo ndo teria dito: “Senhor: aumenta-nos a fé” (Lc 17.5). Tudo o
gue até aqui temos dito com respeito a fé, os apdstolos ensinaram antes de nos.
Sao Paulo disse: “Ora, a fé € hypostasis ou a certeza das cousas que se
esperam, a elegchos, isto é, a convicgao dos fatos que se ndo véem” (Hb 11.1).
E noutro passo ele diz que todas as promessas de Deus s&o sim por Cristo, e
pelo mesmo Cristo sdo amém (2 Co 1.20). E aos filipenses ele disse que a eles
Ihes foi dado crer em Cristo (Fp 1.29). Noutro passo: Deus concedeu a cada um
a medida da fé (Rm 12.3). Noutro ainda: “Nem todos tém fé” e, “Nem todos
obedecem ao Evangelho” (2 Ts 3.2; Rm 10.16). Também Lucas atesta, dizendo:
“Creram todos os que haviam sido destinados para a vida eterna” (At 13.48). Eis
porque Sao Paulo também a chama “a fé dos eleitos de Deus” (Tt 1.1), e outra
vez: “A fé vem pela pregacgao e a pregacao pela palavra de Cristo” (Rm 10.17).
Em outras partes, com frequéncia, manda que os homens orem pedindo fé.

Fé eficaz e ativa. O mesmo apostolo chama a fé “eficaz” e “que atua pelo amor”
(Gl 5.6). Ela também acalma a consciéncia e abre um livre acesso para Deus,
de modo que podemos aproximar-nos dele com confianca e dele conseguir o
gue € util e necessario. A mesma fé conserva-nos no servico que devemos a
Deus e ao proximo, fortalece-nos a paciéncia na adversidade, molda uma
verdadeira confissdo e manifesta-a: numa palavra, produz bons frutos de todas
as espécies, e boas obras.

Das boas obras. Ensinamos que as verdadeiras boas obras nascem de uma fé
viva, pelo Espirito Santo, e sdo praticadas pelos fiéis segundo a vontade ou a
regra da Palavra de Deus. Ora, o apéstolo Sdo Pedro diz: “Reunindo a vossa
diligéncia, associai com a vossa fé a virtude; com a virtude, o conhecimento; com
o conhecimento, o dominio proprio”, etc. (2 Pe 1.5 ss). Dissemos acima que a

26




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Lei de Deus, que € sua vontade, estabelece para nés o padréo de boas obras. E
0 apostolo diz: “Pois esta é a vontade de Deus, a vossa santificacdo: que vos
abstenhais da prostituicdo... e que, nesta matéria, ninguém ofenda nem
defraude a seu irmao” (1 Ts 4.3 ss).

Obras de escolha humana. E na verdade, obras e cultos que escolhemos por
nosso arbitrio ndo sdo agradaveis a Deus. A estes Sao Paulo
denomina ethelothreskia (Cl 2.23). Desses o Senhor diz no Evangelho: “Em véo
me adoram, ensinando doutrinas que sao preceitos de homens” (Mt 15.9).
Portanto, desaprovamos tais obras, mas aprovamos e estimulamos aquelas que
sao da vontade e de mandado de Deus.

O fim das boas obras. Essas mesmas obras ndo devem ser praticadas para,
por meio delas, ganharmos a vida eterna pois, como diz o apoéstolo, a vida eterna
€ dom de Deus. Nem devem ser elas praticadas por ostentacdo, o que o Senhor
rejeita em Mt 6, nem para lucro, o que também ele rejeita em Mt 23, mas para a
gléria de Deus, para adornar a nossa vocacao, para manifestar gratiddo a Deus
e para beneficio do préximo. E assim que Nosso Senhor diz no Evangelho:
“Assim brilhe também a vossa luz diante dos homens, para que vejam as vossas
boas obras e glorifiquem a vosso Pai que esta nos céus” (Mt 5.16). E o apdstolo
Sao Paulo diz: “Que andeis de modo digno da vocacéo a que fostes chamados”
(Ef 4.1). Ainda: “E tudo o que fizerdes, seja em palavra, seja em acao, fazei-o
em nome do Senhor Jesus, dando por ele gracas a Deus Pai” (Cl 3.17); “Nao
tenha cada um em vista o0 que € propriamente seu, sendo também cada qual o
que € dos outros” (Fp 2.4); “Que aprendam também a distinguir-se nas boas
obras, a favor dos necessitados, para nao se tornarem infrutiferos” (Tt 3.14).

As boas obras nédo sao rejeitadas. Portanto, embora ensinemos com 0
apostolo que o homem ¢é justificado pela graca pela fé em Cristo e ndo por
quaisquer boas obras, contudo ndo menosprezamos nem condenamos as boas
obras. Sabemos que o homem néao foi criado ou regenerado pela fé, para viver
ocioso, mas antes para fazer sem cessar o que € bom e util. No Evangelho o
Senhor diz que uma arvore boa produz bom fruto (Mat 12.33), e que aquele que
nele permanece produz muito fruto (Jo 15.5). O apdstolo diz: “Pois somos feitura
dele, criados em Cristo Jesus para boas obras, as quais Deus de antemao
preparou para que andassemos nelas” (Ef 2.10). E ainda: “O qual a si mesmo se
deu por nés, a fim de remir-nos de toda iniquidade, e purificar para si mesmo um
povo exclusivamente seu, zeloso de boas obras” (Tt 2.14). Condenamos,
portanto, todos os que desprezam as boas obras e vivem a dizer que nao
precisamos dar atencao a elas e que elas sdo inuteis.

Ndo somos salvos pelas boas obras. Entretanto, como foi dito acima, nao
julgamos que somos salvos pelas boas obras nem que elas sejam necessarias
para a salvacdo, de modo que sem elas ninguém ja tenha sido salvo. Pois somos
salvos somente pela graca e pelo favor de Cristo. As obras procedem,
necessariamente, da fé. A salvacao é impropriamente atribuida a elas; ao passo
que é com absoluta propriedade que ela é atribuida & graca. E bem conhecida a
declaracao do apdstolo: “E se € pela graga, ja nao € pelas obras; do contrario, a
graca ja nao € graga” (Rm 11.6).

27




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

As boas obras agradam a Deus. As obras que praticamos pela fé séo
agradaveis a Deus e sdo por ele aprovadas. Por causa da fé em Cristo, aqueles
gue praticam boas obras, que sobretudo pelo Espirito Santo sédo praticadas pela
graca de Deus, sdo agradaveis a Deus. Sdo Pedro diz: “Em qualquer nacéo,
aquele que teme e faz o que € justo lhe é aceitavel” (At 10.35). E Sao Paulo diz:
“Nao cessamos de orar por vos... a fim de viverdes de modo digno do Senhor,
para o seu inteiro agrado, frutificando em toda boa obra” (Cl 1.9 ss).

Ensinamos as verdadeiras virtudes, ndo as falsas e filosoficas. Assim,
zelosamente ensinamos as verdadeiras virtudes, ndo as falsas ou filosdficas, as
verdadeiramente boas obras e 0s genuinos servicos de um cristdo. E tanto
guanto podemos, diligente e insistentemente as inculcamos a todos os homens,
censurando ao mesmo tempo a desidia e hipocrisia dos que com os labios
louvam e professam o Evangelho e o desonram pelas suas vidas ignominiosas.
Nesta questdo, pomos diante deles as terriveis ameacas de Deus, bem como as
suas ricas promessas e generosas recompensas — exortando, consolando e
repreendendo.

Deus recompensa as boas obras. Ensinamos que Deus d& uma rica
recompensa aos que praticam boas obras, segundo a palavra do profeta:
“‘Reprime a tua voz de choro... porque ha recompensa para as tuas obras” (Jr
31.16; Is 4). Também o Senhor disse no Evangelho: “Regozijai-vos e exultai,
porque é grande o vosso galarddo nos céus” (Mt 5.12), e “Quem der a beber
ainda que seja um copo de agua fria, a um destes pequeninos ... em verdade
vos digo que de modo algum perdera o seu galardao” (Mt 10.42). Atribuimos,
entretanto, esta recompensa, que o Senhor da, ndo ao mérito do homem que a
recebe, mas a bondade ou generosidade e veracidade de Deus, que a promete
e a d4, e que, embora ndo deva nada a ninguém, contudo prometeu que dara
recompensa a seus fiéis adoradores; mas ele lhes da para que eles o adorem.
Além disso, mesmo nas obras dos santos ha muitas coisas indignas de Deus e
muitas mais que sdo imperfeitas. Mas, porque Deus recebe em graca e acolhe
0S que praticam obras por amor a Cristo, confere-lhes a prometida recompensa.
A assim que em outro contexto as nossas justicas sdo comparadas a “trapo de
imundicia” (Is 64.6). Também o Senhor diz no Evangelho: “Vés, depois de
haverdes feito quanto vos foi ordenado, dizei: Somos servos inuteis, porque
fizemos apenas o que deviamos fazer” (Lc 17.10).

Os méritos dos homens sao nulos. Portanto, embora ensinemos que Deus
recompensa as nossas boas acdes, todavia ensinamos, a0 mesmo tempo, com
Santo Agostinho, que Deus ndo coroa em nds 0S N0SSOs Méritos, mas 0s seus
dons. Por isso dizemos, que qualquer recompensa que recebemos é também
graca, e € mais gracga que recompensa, porque o bem gque fazemos, fazemo-lo
mais por Deus do que por nés mesmos, e porque Sao Paulo diz: “Que tens tu
gue nao tenhas recebido? E, se o recebeste, por que te vanglorias, como se o
nao tiveras recebido?” (1 Co 4.7). E isto € o que o bendito méartir S&o Cipriano
concluiu deste verso: Nao devemos gloriar-nos de coisa alguma em nos, visto
gue nada é propriamente nosso. Condenamos, portanto, os que defendem os
méritos dos homens, de modo a esvaziar a graga de Deus.

28




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

17.Da Igreja de Deus, santa e catoélica, e do unico Cabeca da Igreja.
A Igreja sempre existiu e sempre existira. Visto que Deus desde o principio
quis salvar os homens e trazé-los ao conhecimento da verdade (1 Tm 2.4), é
absolutamente necessario que a Igreja tenha existido no passado, exista agora
e continue até o fim do mundo.

Que € a Igreja. A Igreja é a assembleia dos fiéis convocada ou reunida do
mundo: é, direi, a comunh&o de todos os santos, isto é, dos que verdadeiramente
conhecem, adoram corretamente e servem o verdadeiro Deus em Cristo, o
Salvador, pela palavra e pelo Espirito Santo, e que, finalmente, participam, pela
fé, de todos os beneficios gratuitamente oferecidos mediante Cristo. Cidadaos
de uma comunidade. S&o todos eles cidaddos de uma so cidade, vivem sob o
mesmo Senhor, sob as mesmas leis, e na mesma participacdo de todos os
beneficios. O apodstolo os chamou “concidadaos dos santos, e ... da familia de
Deus” (Ef 2.19), denominando “santos” os fiéis na terra (1 Co 4.1), que sao
santificados pelo sangue do filho de Deus. Deve ser entendido inteiramente com
relacdo a estes santos o artigo do Credo: “Creio na santa Igreja catdlica, na
comunhdo dos santos”.

Uma s6 Igreja em todos os tempos. E, visto que ha sempre um sé Deus e um
s6 Mediador entre Deus e os homens, Jesus o Messias, e um s6 Pastor de todo
o rebanho, uma s6 Cabeca deste corpo, enfim, um so Espirito, uma sé salvacao,
uma s6 fé, um sé testamento ou alianca, segue-se, necessariamente, que existe
uma so Igreja. A Igreja catdlica. Por isso chamamos “catdlica” e essa Igreja,
porque é universal, e se espalha por todas as partes do mundo, estende-se por
todos os tempos e ndo é limitada pelo tempo ou pelo espaco. Condenamos,
portanto, os donatistas, que confinavam a Igreja a ndo sei que cantos da Africa,
e ndo aprovamos o clero romano, que vive a propalar que s6 a Igreja de Roma
é catdlica.

Partes ou formas da Igreja. A Igreja divide-se em diferentes partes ou formas,
nao por estar dividida ou rasgada em si mesma, mas por ser distinta pela
diversidade dos seus membros. Militante e triunfante. Uma é chamada a Igreja
Militante e a outra a Igreja Triunfante. A primeira ainda milita na terra e luta contra
a carne, o mundo e o Diabo, que é o principe deste mundo, e contra o pecado e
a morte. A outra, ja deu baixa e triunfa no céu depois de ter vencido esses
inimigos, e exulta diante do Senhor. Entretanto, essas duas igrejas tém
comunh&o e unido uma com a outra.

A Igreja particular. A Igreja Militante na terra tem tido, sempre, muitas igrejas
particulares. Contudo, todas estas devem ser referidas a unidade da Igreja
catélica. Esta Igreja (Militante) foi estabelecida de um modo antes da Lei, entre
0s patriarcas, de outro modo diferente sob Moisés, pela Lei; e de modo diferente

por Cristo, por meio do Evangelho.

Os dois povos. Em geral se mencionam dois povos: os israelitas e 0os gentios,
ou aqueles que foram congregados de entre judeus e gentios na Igreja. Ha,
também, dois Testamentos, o Velho e o Novo. A mesma Igreja para o velho e o
novo povo. No entanto, de todos esses povos foi e ainda é sé uma a comunidade,
uma so6 a salvacdo num s6 Messias, em quem, como membros de um s6 corpo,
sob um s6 Cabeca, todos estdo unidos na mesma fé, participando também do

29




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

mesmo alimento e da mesma bebida espiritual. Aqui, porém, reconhecemos uma
diversidade de tempos e uma diversidade nos sinais do Messias prometido e
manifestado; agora, abolidas as cerimbnias, a luz brilha sobre n6s de maneira
mais clara, e béncéos nos sdo dadas mais abundantemente, e uma liberdade
mais completa.

A Igreja, casa do Deus vivo. Esta santa Igreja de Deus é chamada a casa do
Deus vivo, construida de pedras vivas e espirituais e fundada sobre uma rocha
firme, sobre fundamento que ninguém tem o direito de substituir por um outro, e
€ assim chamada “coluna e baluarte da verdade” (1 Tm 3.15). A Igreja nao erra.
Ela ndo erra, enquanto se apoia sobre a rocha, Cristo, e sobre o fundamento dos
profetas e apdéstolos. E ndo é de admirar se ela errar, todas as vezes que
abandonar aquele que, sO, € a verdade. A Igreja noiva e virgem. A Igreja €
também chamada virgem e a noiva de Cristo e, em verdade, Unica e dileta. O
apostolo diz: “Tenho-vos preparado para vos apresentar como virgem pura a um
esposo” (2 Co 2.2). A Igreja, rebanho de ovelhas. A Igreja € chamada rebanho
sob um so pastor, Cristo, segundo Ez 34 e Jo 10. A Igreja corpo de Cristo. E
chamada também corpo de Cristo, porque os fiéis sdo 0s membros vivos de
Cristo, sob Cristo, o Cabeca.

Cristo o Unico cabeca da Igreja. E a cabeca que tem a preeminéncia no corpo,
e dela o corpo todo recebe vida; pelo seu espirito o corpo é em tudo governado;
dela, ainda, o corpo recebe incremento e crescimento. Mais ainda, ha uma so6
cabeca do corpo a qual com ele se ajusta. Por isso a Igreja ndo pode ter
nenhuma outra cabeca além de Cristo. Como a Igreja € um corpo espiritual, ela
precisa ter também uma cabeca espiritual em harmonia consigo mesma. Nao
pode ser governada por outro espirito que nao seja o Espirito de Cristo. Por
conseguinte, Sao Paulo diz: “Ele é a cabecga do corpo, da igreja. Ele é o principio,
o primogénito de entre os mortos, para em todas as cousas ter a primazia” (Cl
1.18). E em outro lugar: “Cristo € o cabeca da igreja, sendo este mesmo salvador
do corpo” (Ef 5.23). E novamente: Ele é “o cabecga sobre todas as cousas, e 0
deu a igreja, a qual € o seu corpo, a plenitude daquele que a tudo enche em
todas as cousas” (Ef 1.22 ss). Também: “Cresgamos em tudo naquele que é o
cabeca, Cristo, de quem todo o corpo, bem ajustado e consolidado... efetua o
seu proprio aumento” (Ef 4.15 ss). Por isso n&o aprovamos a doutrina do clero
romano, que faz do seu Pontifice Romano o pastor universal, o cabeca supremo
da Igreja Militante aqui na terra, e assim o proprio vigario de Jesus Cristo, que
tem, como eles dizem, toda a plenitude de poder e soberana autoridade na
Igreja. Cristo o Unico pastor da Igreja. Ensinamos que Cristo, nosso Senhor, € e
continua a ser o unico pastor universal e sumo Pontifice diante de Deus seu Pai,
e que na Igreja ele mesmo realiza todas as funcdes de um pontifice ou pastor,
até o fim do mundo; [VIGARIQO] e, consequentemente, ndo necessita de vigario,
que é substituto de quem esta ausente. Mas Cristo esta presente com sua Igreja
e € sua cabeca vivificadora. Nenhum primado na Igreja. Ele proibiu, com toda a
severidade, aos seus apoéstolos e sucessores qualquer veleidade de primado e
dominio na Igreja. Portanto, todos os que resistem, opondo-se a essa verdade
transparente, e introduzem outro governo na Igreja de Cristo devem ser ligados
agueles, a respeito de quem profetizam os apdstolos de Cristo, Sdo Pedro e Sao
Paulo, em 2 Pe 2, e At 20.2, 2 Co 11.2, 2 Ts 2, assim como em outros passos.

30




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Nenhuma confusédo na Igreja. Contudo, repudiando o cabeca romano, nao
introduzimos na lIgreja de Cristo nenhuma confusdo ou perturbacdo, pois
ensinamos que 0 governo da Igreja, estabelecido pelos apéstolos, nos é
suficiente para conservar a Igreja na devida ordem. No principio, quando a Igreja
nao tinha esse chefe romano, que hoje, como se diz, a conserva em ordem, nao
estava em confusdo ou desordenada. O chefe romano preserva, na verdade, a
sua tirania e a corrupc¢ao que foi introduzido na Igreja; e, a0 mesmo tempo, ele
impede, resiste e, com todas as suas forgas, arruina a conveniente reforma da
Igreja.

Dissentimento e luta na Igreja. Objetam-nos que tem havido varias lutas e
dissensdes em nossas Igrejas desde que se separaram da Igreja Romana, e que
por isso elas ndo podem ser igrejas verdadeiras. Como se nunca tivesse havido
seitas na Igreja Romana, nem dissensdes e lutas a respeito de religido, e na
verdade presentes ndo tanto nas escolas como nos pulpitos no meio do povo.
Sabemos, certamente, que o apdstolo disse: “Deus nao é de confusao; e, sim,
de paz” (1 Co 14.33). E: “porquanto, havendo entre vés ciumes e contendas, néo
€ assim que sois carnais?” Contudo, ndo podemos negar que Deus estava na
Igreja apostodlica e que a Igreja apostolica era Igreja verdadeira, ndo obstante a
existéncia de combates e dissensdes nela. O apdstolo Sao Paulo repreendeu o
apostolo Sao Pedro (Gl 2.11 ss), e Barnabé divergiu de Paulo. Grande luta surgiu
na Igreja de Antioquia entre 0s que pregavam o Unico Cristo, como Lucas registra
nos Atos dos Apdstolos, cap. 15. E tem havido, em todos os tempos, graves lutas
na lgreja, e os mais eminentes doutores da Igreja divergiram de opinido entre si
acerca de importantes assuntos, sem, no entanto, a Igreja deixar de ser aquilo
gue ela era, por causa de tais contendas. Pois, dessa forma, é do agrado de
Deus usar as dissensdes que surgem na Igreja para a gléria do seu nome, para
elucidar a verdade e para que os que sao aprovados sejam manifestados (1 Co
11.19).

Marcas ou sinais da verdadeira Igreja. Ademais, visto que ndo reconhecemos
nenhum outro chefe da Igreja a ndo ser Cristo, de igual modo ndo reconhecemos
como a verdadeira Igreja qualquer Igreja que se vangloria de o0 ser; ensinamos,
no entanto, que a verdadeira Igreja é aguela em que se encontram as marcas ou
sinais da verdadeira Igreja, principalmente a legitima e sincera pregacédo da
palavra de Deus como nos foi deixada nos escritos dos profetas e apdstolos, que
nos conduzem todos nés a Cristo, que no Evangelho disse: “As minhas ovelhas
ouvem a minha voz; eu as conheco, e elas me seguem. Eu Ihes dou a vida
eterna... De modo nenhum seguirdo o estranho, antes fugirdo dele porque néo
conhecem a voz dos estranhos” (Jo 10.5, 27-28).

E aqueles que sé&o assim na Igreja de Deus tém uma fé e um espirito; e por isso
adoram o unico Deus e s0 a ele cultuam em espirito e verdade, s a ele amando
de todo o coracao e de todas as suas forcas, sO a ele orando por meio de Jesus
Cristo, o unico Mediador e Intercessor; e nao buscam nenhuma justica e vida
fora de Cristo e da fé nele. Pelo fato de reconhecerem a Cristo como o Unico
chefe e fundamento de sua Igreja, apoiando-se nele, renovam-se diariamente
pelo arrependimento e, com paciéncia, carregam a cruz imposta a eles. Além
disso, congregados juntos com todos os membros de Cristo por um amor néo
fingido, revelam que s&o discipulos de Cristo perseverando no vinculo da paz e
da santa unidade. Ao mesmo tempo participam dos sacramentos instituidos por

31




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Cristo e a n@s entregues pelos seus apoéstolos, ndo os usando de nenhuma outra
maneira a ndo ser como o0s receberam do préprio Senhor. Aquela palavra do
apoéstolo Sao Paulo € bem conhecida de todos: “Porque eu recebi do Senhor o
que também vos entreguei” (1 Co 11.23 ss). Por causa disso, condenamos como
alienadas da verdadeira Igreja de Cristo todas aquelas igrejas que nao sao como
ouvimos que devem ser, a despeito do muito que se jactam de uma sucessao de
bispos, de unidade e de antiguidade. Além do mais, temos a adverténcia dos
apostolos de Cristo, para que fujamos da idolatria e de Babilonia (1 Co 10.14; 1
Jo 5.21), e ndo tenhamos parte com ela se ndo queremos ser participantes das
pragas de Deus (Ap 18.4; 2 Co 6.17).

Fora da Igreja de Deus nédo ha salvacao. Consideramos a comunhdo com a
verdadeira Igreja de Cristo coisa tdo elevada que negamos que possa viver
perante Deus aqueles que nao estiverem em comunhdo com a verdadeira Igreja
de Deus, mas dela se separam. Pois, como ndo havia salvacao fora da arca de
Noé, quando o mundo perecia no dilivio, igualmente cremos que ndo ha
salvacao certa e segura fora de Cristo, que se oferece para o bem dos eleitos na
Igreja; e por isso ensinamos que 0S que guerem viver ndo podem separar-se da
Igreja de Cristo.

A Igreja ndo esté limitada aos seus sinais. Entretanto, pelos sinais acima
mencionados, nao restringimos a Igreja ao ponto de ensinarmos que estao fora
dela todos aqueles que ou nado participam dos sacramentos, pelo menos nao
voluntariamente ou por desprezo, mas antes, forcados pela necessidade,
involuntariamente se abstém deles ou deles sédo privados, ou em quem a fé
algumas vezes falha, embora ndo seja inteiramente extinta e ndo cesse de todo;
ou em quem se encontram as imperfeicdes e erros devidos a fragueza. Sabemos
gue Deus teve alguns amigos no mundo fora da comunidade de Israel. Sabemos
do que aconteceu ao povo de Deus no cativeiro da Babilbnia, onde foram
privados dos seus sacrificios por setenta anos. Sabemos o que aconteceu a Sao
Pedro, que negou o Mestre, e 0 que costuma acontecer diariamente aos eleitos
de Deus e as pessoas fiéis que se desviam e séo fracas. Sabemos, mais, que
tipo de igrejas eram as existentes na Galacia e em Corinto nos dias dos
apostolos, nas quais 0 apostolo encontrou muitos e sérios pecados; apesar disso
ele as chama santas igrejas de Cristo (1 Co 1.2; Gl 1.2).

A lgreja as vezes parece estar extinta. Sim, muitas vezes acontece que Deus,
em seu justo juizo, permite que a verdade da sua Palavra, a fé catolica e o culto
verdadeiro de Deus sejam de tal forma obscurecidos e deformados, que a Igreja
parece quase extinta e nao mais existir, como vemos ter acontecido nos dias de
Elias (1 Reis 19.10, 14), e em outras ocasides. Nao obstante, Deus tem, neste
mundo e nestas trevas, 0s seus verdadeiros adoradores, que Nndo Sao poucos,
chegando mesmo a sete mil e mais (1 Reis 19.18, Ap 7.4, 9). Pois o apdstolo
exclama: “O firme fundamento de Deus permanece, tendo este selo, ‘O Senhor
conhece os que |lhe pertencem™, etc. (2 Tm 2.19). Vem dai que pode a Igreja de
Deus ser designada invisivel; ndo que os homens dos quais ela é formada sejam
invisiveis, mas porque, estando oculta de nossos olhos e sendo conhecida sé de
Deus, ela as vezes secretamente foge ao juizo humano.

Nem todos os que estdo na lgreja sdo da Igreja. Por outro lado, nem todos os
que sdo contados no numero da Igreja sdo santos ou membros vivos e

32




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

verdadeiros da Igreja. Pois h4 muitos hipdcritas que externamente ouvem a
palavra de Deus e publicamente recebem o0s sacramentos, e parecem invocar a
Deus somente por meio de Cristo, confessar que Cristo é a sua Unica justica, e
adorar a Deus e exercer os deveres de caridade e por algum tempo suportar com
paciéncia as desgracas. E, ndo obstante, interiormente, estdo completamente
destituidos da verdadeira iluminacdo do Espirito, de fé e de sinceridade de
coracao, e de perseveranca até o fim. Mas finalmente o carater destes homens,
em sua maior parte, sera manifestado. O apdstolo Sao Jodo diz: “Eles sairam de
Nosso meio, mas ndo eram dos noOssOsS; porque, se tivessem sido dos Nossos,
teriam permanecido conosco” (1 Jo 2.19). Todavia, conquanto simulem piedade,
nao sao da Igreja, ainda que sejam considerados estarem na Igreja, exatamente
como os traidores numa republica estao incluidos no nimero de seus cidadaos,
antes que sejam descobertos; e, como o joio e a palha se encontram no trigo, e
como inchacos e tumores se acham no corpo sadio, quando ao contrario sdo
doencas e deformidades e ndo genuinos membros do corpo. E assim a Igreja de
Deus é muito adequadamente comparada a uma rede que retira peixes de todas
as espécies, e a um campo no qual se encontram joio e trigo (Mt 13.24 ss, 47
SS).

N&do devemos julgar irrefletida e prematuramente. Consequentemente,
devemos ser muito cuidadosos, ndo julgando antes da hora, nem tentando
excluir e rejeitar ou separar agueles aos quais 0 Senhor nao quer excluidos nem
rejeitados, e nem aqueles que ndo podemos eliminar sem prejuizo para a Igreja.
Por outro lado, devemos estar vigilantes para que, enquanto os piedosos
ressonam, 0s impios ndo ganhem terreno e causem mal a Igreja.

A unidade da Igreja ndo consiste em ritos externos. Além disso,
diligentemente ensinamos que se deve tomar grande cuidado naquilo em que
consistem de modo especial a verdade e a unidade da Igreja, para nao
provocarmos nem alimentarmos cismas na Igreja, irrefletidamente. A unidade
Nao consiste em cerimonias e ritos externos, mas antes na verdade e unidade
da fé catdlica. A fé catdlica ndo nos é transmitida pelas leis humanas, mas pelas
Santas Escrituras, das quais é um resumo o Credo Apostdlico. E, assim, lemos
nos escritores antigos que havia grande diversidade de cerimbnias, mas que
eram livres e ninguém jamais pensava que a unidade da Igreja era, desse modo,
dissolvida. Assim, ensinamos que a verdadeira harmonia da Igreja consiste em
doutrinas e na verdadeira e unanime pregacao do Evangelho de Cristo, nos ritos
gue foram expressamente transmitidos pelo Senhor. E aqui insistimos na palavra
do apdstolo: “Todos, pois, que somos perfeitos, tenhamos este sentimento; e, se
porventura pensais doutro modo, também isto Deus vos esclarecera. Todavia,
andemos de acordo com o que ja alcangamos” (Fp 3.11 ss).

18.Dos ministros da Igreja, sua instituicdo e deveres
Deus usa ministros na edificacdo da Igreja. Deus sempre usou ministros para
reunir ou estabelecer para si a Igreja, e para o governo e preservacédo da mesma,
e ainda 0s usa e sempre 0S usara, enquanto a Igreja permanecer na terra.
Portanto, a origem, a instituicdo e o oficio de ministros € uma ordenacao muito
antiga de Deus mesmo e nédo inovacdo de homens. Instituicdo e origem de
ministros. E verdade que Deus poderia, pelo seu poder, sem qualquer meio,

33




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

congregar para si mesmo uma Ilgreja de entre os homens; mas ele preferiu tratar
com os homens pelo ministério de homens. Por isso 0s ministros devem ser
considerados ndo como ministros apenas por si mesmos, mas como ministros
de Deus, visto que por meio deles Deus realiza a salvacdo de homens.

O ministério ndo deve ser depreciado. Por essa razdo, chamamos a atencéo
dos homens para que tomem cuidado para nao atribuirmos o que diz respeito a
nossa conversao e instrucao ao poder secreto do Espirito Santo, fazendo pouco
do ministério eclesiastico. Pois convém termos sempre em mente as palavras do
apostolo: “Como, porém, invocardo aquele em que nao creram? e como crerao
naquele de quem nada ouviram? e como ouvirdo, se nao ha quem pregue? ... E
assim, a fé vem pela pregacao e a pregacgao pela palavra de Cristo” (Rm 10.14,
17). E também o que o Senhor disse no Evangelho: “Em verdade, em verdade
vos digo: Quem recebe aquele que eu enviar, a mim me recebe; e quem me
recebe, recebe aquele que me enviou” (Jo 13.20). De igual modo, um homem da
Macedonia, que apareceu numa visao a Sao Paulo, enquanto este se encontrava
na Asia, secretamente o admoestou dizendo: “Passa a Macedonia, e ajuda-nos”
(At 16.9). E em outro lugar o mesmo apéstolo diz: “Porque de Deus somos
cooperadores; lavoura de Deus, edificio de Deus sois v6s” (1 Co 3.9).

Por outro lado, no entanto, devemos precaver-nos para nhao atribuirmos
demasiado aos ministros e ao ministério; aqui também lembrando-nos das
palavras de nosso Senhor no Evangelho: “Ninguém pode vir a mim se o Pai que
me enviou nao o trouxer” (Jo 6.44), e as palavras do apdstolo: “Quem é Apolo?
e quem é Paulo? Servos por meio de quem crestes, e isto conforme o Senhor
concedeu a cada um ... Eu plantei, Apolo regou; mas o crescimento veio de
Deus. De modo que nem o que planta é alguma cousa, nem 0 que rega, mas
Deus que da o crescimento” (1 Co 3.5, 7). Deus move os coragdes dos homens.
Entdo, creiamos que Deus nos ensina pela sua palavra, externamente por meio
dos seus ministros e internamente move os coracfes dos seus eleitos a fé pelo
seu Espirito Santo; e que, portanto, devemos atribuir a Deus toda a gléria de
todo este beneficio. Mas deste assunto ja tratamos no primeiro capitulo desta
Explanagéo.

Quem sao os ministros e de que sorte sdo 0s que Deus deu ao mundo. E
em verdade desde o principio do mundo Deus usou 0s mais eminentes homens
no mundo inteiro (ainda que muitos deles fossem simples na sabedoria terrena
ou na filosofia, no entanto na verdadeira teologia eram excelentes), a saber, 0s
patriarcas, com os quais ele falou frequentemente pelos anjos. Pois os patriarcas
eram os profetas e mestres dos seus dias, aos quais, por essa razao, quis Deus
gue vivessem por varios séculos, para que fossem, por assim dizer pais e luzes
do mundo. Foram seguidos por Moisés e os profetas famosos pelo mundo inteiro.

Cristo 0 mestre. Depois destes o Pai celestial enviou o seu Filho unigénito, o
mais perfeito mestre do mundo, em quem esta escondida a sabedoria de Deus,
a qual veio até nds através da mais santa, simples e perfeita de todas as
doutrinas. Ele escolheu discipulos para si mesmo, aos quais fez apostolos. Estes
sairam por todo o mundo e em toda parte congregaram igrejas pela pregacao do
Evangelho, e depois ordenaram pastores ou mestres (doutores) em todas as
igrejas do mundo, segundo o mandamento de Cristo; mediante seus sucessores
ele ensinou e governou a Igreja até hoje. Portanto, como Deus deu ao seu povo

34




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

antigo os patriarcas, juntamente com Moisés e os profetas, assim também ao
seu povo do Novo Testamento ele enviou seu Filho unigénito e, com ele, os
apostolos e doutores da Igreja.

Ministros do Novo Testamento. Além disso, 0s ministros do novo povo sao
designados por diversos nomes. Sdo chamados apoéstolos, Profetas,
evangelistas, bispos, ancidos, pastores e mestres (1 Co 12.28; Ef 4.11). Os
apostolos. Os apdstolos ndo permaneciam num lugar determinado, mas por todo
o mundo iam congregando diversas igrejas. Uma vez estas estabelecidos,
deixou de haver apéstolos, e, em seu lugar, apareceram pastores, cada um em
sua igreja. Profetas. Nos primeiros tempos eram videntes, conhecendo o futuro;
mas também interpretavam as Escrituras. Tais homens sao encontrados
também hoje. Evangelistas. Os escritores da histéria evangélica eram chamados
Evangelistas; mas eram também arautos do Evangelho de Cristo; como o
apostolo Sao Paulo ordena a Timoéteo: “Faze o trabalho de evangelista” (2 Tim
4.5). Bispos. Bispos séo 0s supervisores e vigias da Igreja, que administram o
alimento e outras necessidades da vida da Igreja. Presbiteros. Os presbiteros
Sao 0s anciaos e, por assim dizer, os senadores e pais da Igreja, governando-a
com sadio conselho. Pastores. Os pastores ndo s6 guardam o rebanho do
Senhor, como também providenciam as coisas necessarias a ele. Mestres. Os
mestres instruem e ensinam a verdadeira fé e piedade. Portanto, os ministros da
Igreja podem, agora, ser chamados bispos, ancidos, pastores e mestres.

Ordens dos papistas. Com o passar o tempo, muitas outras designacdes de
ministros na Igreja foram introduzidas na Igreja de Deus. Alguns foram
ordenados patriarcas, outros arcebispos, outros sufraganeos; também
metropolitanos, arquidiaconos, diaconos, subdidconos, acdlitos, exorcismas,
cantores, porteiros e nao sei quantos outros, como cardeais, reitores e priores;
abades maiores e menores; ordens mais elevadas e inferiores. Ndo estamos
preocupados, porém, acerca de todas estas, de como foram uma vez e sao
agora. Basta-nos a doutrina apostélica no que concerne aos ministros.

A respeito dos monges. Como sabemos com certeza que 0S monges e as
ordens, ou seitas de monges, ndo séo instituidas nem por Cristo, nem pelos
apostolos, ensinamos que elas nada valem para a Igreja de Deus; antes sao
perniciosas. Pois, embora anteriormente fossem toleraveis — quando eram
solitarios, ganhando a vida com suas préprias maos, e hdo eram carga para
ninguém e, como os leigos, eram por toda parte obedientes aos pastores das
igrejas — agora, porém, o mundo todo vé e sabe a que sdo semelhantes. Eles
formulam n&o sei que votos; mas levam vida totalmente contraria aos seus votos,
de modo que os melhores deles merecem ser incluidos entre agueles de quem
0 apo6stolo fala: “Estamos informados de que entre vés ha pessoas que andam
desordenadamente, ndo trabalhando” etc. (2 Ts 3.11). Portanto, ndo temos tais
pessoas em nossas igrejas, nem ensinamos gue devem existir nas igrejas de
Cristo.

Os ministros devem ser chamados e eleitos. Ninguém deve usurpar a honra
do ministério eclesiastico; isto €, apoderar-se dele por suborno ou quaisquer
enganos, ou por sua propria escolha. Que os ministros da Igreja sejam
chamados e eleitos por eleicdo legal e eclesiastica; isto é, que sejam eleitos
escrupulosamente pela Igreja ou por aqueles que dela receberam delegacao

35




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

para tal fim, na devida ordem, sem qualquer tumulto, divisbes ou rivalidade. Nao
se eleja qualquer um, mas homens idoneos, que se distingam por suficiente
cultura sagrada, piedosa eloquéncia, sabedoria simples, e por fim, pela
moderacdo e reputacdo honrada, segundo a regra apostoélica fixada pelo
apostoloem1 Tm 3 e Tt 1.

Ordenacéo. E os que foram eleitos sejam ordenados pelos ancidos com oracdes
publicas e imposicdo das méaos. Aqui condenamos todos quantos concorrem por
conta propria, ndo sendo nem escolhidos, nem enviados, nem ordenados (Jr 23).
Condenamos 0s ministros ineptos e os desprovidos dos dons necessarios a um
pastor.

Ao mesmo tempo, reconhecemos que a inocente simplicidade de certos pastores
na Igreja Antiga por vezes aproveitou mais a Igreja do que a erudicdo multiforme,
refinada e elegante, mas demasiado enfatuada de outros. Por esse motivo ndo
rejeitamos, nem mesmo hoje, a simplicidade honesta de alguns, que nao €,
porém, de modo algum ignorante.

O sacerddocio de todos os crentes. Sem duvida, os apostolos de Cristo
designam todos os que creem em Cristo como “sacerdotes”, ndo por causa de
qualquer oficio, mas porque, por Cristo, todos os fiéis, feitos reis e sacerdotes,
podemos oferecer sacrificios espirituais a Deus (Ex 19.6; 1 Pe 2.9; Ap 1.6).
Portanto, o sacerdocio e o ministério sdo bem diferentes um do outro. O
sacerdécio, como acabamos de dizer, € comum a todos o0s cristdos; 0 mesmo
nao acontece com o ministério. Nem abolimos o ministério da Igreja pelo fato de
termos repudiado o sacerddcio papistico da Igreja de Cristo.

Sacerdotes e sacerddcio. Sem duvida nenhuma, na nova alian¢a de Cristo nédo
existe mais essa forma de sacerddcio como existia entre o povo antigo; o qual
incluia uncdo externa, roupagens santas e inUmeras ceriménias que eram tipos
de Cristo, que aboliu tudo isso pela sua vinda e cumprimento desses tipos. Mas
ele mesmo permanece o Unico sacerdote para sempre e para ndo subtrairmos
qualquer coisa dele, ndo chamamos sacerdote a nenhum dos ministros. Pois o
préprio Senhor nosso ndo nomeou nenhum sacerdote na Igreja do Novo
Testamento, que, tendo recebido autoridade do sufraganeo, oferecam sacrificio
diariamente, isto €, a prépria carne e sangue do Senhor, pelos vivos e mortos,
mas ministros que ensinem e administrem os sacramentos.

A natureza dos ministros do Novo Testamento. Sao Paulo expbe de modo
simples e conciso o0 que devemos pensar dos ministros do Novo Testamento ou
da Igreja Crista, e o que devemos atribuir-lhes: “Assim, pois, importa que os
homens nos considerem como ministros de Cristo, e despenseiros dos mistérios
de Deus” (1 Co 4.1). Por isso, 0 apdstolo quer que estimemos 0s ministros como
ministros. Ora, 0 apostolo os chamou hyperétas, “remadores”, que tém os olhos
fixos unicamente no timoneiro, e sédo, assim, homens que nao vivem para si
mesmos ou segundo sua propria vontade, mas para 0s outros — a saber, para 0s
seus senhores, de cujas ordens dependem inteiramente. Pois em todos 0s seus
deveres todo ministro da Igreja recebe ordens, ndo de satisfazer a sua vontade,
mas de executar apenas o que esta nos mandamentos recebidos do seu Senhor.
E neste caso declarasse, expressamente, quem é o Senhor, isto €, Cristo, a
guem 0s ministros estao sujeitos em todas as questdes do ministério.

36




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Os ministros, despenseiros dos mistérios de Deus. Contudo, para explicar
mais completamente o ministério, o apostolo acrescenta que 0s ministros da
Igreja sdo economos ou despenseiros dos mistérios de Deus. Ora, em muitas
passagens, especialmente em Ef 3, Sdo Paulo chamou “mistérios de Deus” ao
Evangelho de Cristo. E os escritores antigos também chamaram “mistérios” aos
sacramentos de Cristo. Assim, € para isto que os ministros da Igreja séo
vocacionados — para pregarem o Evangelho de Cristo aos fiéis e para
administrarem os sacramentos. Lemos, ainda, em outro lugar do Evangelho, a
respeito do “mordomo fiel e prudente” a quem “o senhor confiara os seus
conservos para dar-lhes o sustento a seu tempo” (Lc 12.42). Além disso, em
outra passagem do Evangelho, um homem partindo de viagem para um pais
estrangeiro e, deixando sua casa, passa 0s seus bens e a sua autoridade nesta
a seus servos, dando a cada um a sua tarefa.

Do poder dos ministros da Igreja. Agora, pois, convém falarmos algo também
acerca do poder e do dever dos ministros da Igreja. Sobre esse poder alguns
tém discutido diligentemente, e a ele sujeitaram tudo o que ha de supremo valor
na terra, e o fizeram contrariamente ao mandamento do Senhor, que proibiu aos
seus discipulos o dominio e recomendou com insisténcia a humildade (Lc 22.24
ss; Mt 18.3 ss; 20.25 ss). Ha, na verdade, outro poder que é simples e absoluto,
chamado o poder do direito. Segundo esse poder, todas as coisas do mundo
inteiro estdo sujeitas a Cristo, 0 Senhor, como ele mesmo declarou, dizendo:
“Toda a autoridade me foi dada no céu e na terra” (Mt 28.18). E ainda: “Eu sou
o primeiro e o Ultimo, e aquele que vive; estive morto, mas eis que estou vivo
pelos séculos dos séculos, e tenho as chaves da morte e do inferno” (Ap 1.18).
Igualmente: “... aquele que tem a chave de David, que abre e ninguém fechara,
e que fecha e ninguém abre” (Ap 3.7).

O Senhor reserva para si o verdadeiro poder. Esse poder o Senhor o reserva
para si, e ndo o transfere a nenhum outro, ficando ao lado ocioso, como
espectador, enquanto os seus ministros trabalham. E Isaias que diz: “Porei sobre
0 seu ombro a chave da casa de David” (Is 22.22). E outra vez: “O governo esta
sobre os seus ombros” (Is 9.6). Ele ndo langa o governo sobre os ombros de
outros homens, mas ainda conserva e usa o0 seu proprio poder, governando
todas as coisas.

O poder do oficio e o ministerial. Entretanto, ha outro poder, o do oficio, ou
poder ministerial, limitado por aquele que usa do poder pleno. E este € mais
semelhante a um ministério do que a um império. As chaves. Um senhor concede
poder ao seu mordomo e para isso da-lhes as chaves, com as quais ele introduz
na casa ou dela exclui quem o seu senhor gostaria de introduzir ou excluir. Em
virtude desse poder o ministro, pelo seu oficio, realiza aquilo que o Senhor
ordenou que ele fizesse, e 0 Senhor confirma aquilo que ele faz e deseja que o
gue o seu servo fez seja considerado e reconhecido como se ele mesmo o
tivesse feito. Indubitavelmente, € a isto que se referem estas sentencas
evangélicas: “Dar-te-ei as chaves do reino dos céus: o que ligares na terra, tera
sido ligado nos céus; e o que desligares na terra, tera sido desligado nos céus”
(Mt 16.19). Ainda: “Se de alguns perdoardes os pecados, sdo-lhes perdoados;
se lhos retiverdes, sao retidos” (Jo 20.23). Mas, se o ministro ndo agir em todas
as coisas como o Senhor lhe ordenou, mas transgredir os limites da fe, entdo o
Senhor certamente invalida aquilo que ele fez. Eis por que o poder eclesiastico

37




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

dos ministros da Igreja é aquela funcéo pela qual eles de fato governam a Igreja
de Deus, mas fazem todas as coisas na Igreja como o0 Senhor as ordenou em
sua Palavra. Quando essas coisas sao feitas, os fiéis as consideram como feitas
pelo proprio Senhor. Quanto as chaves, delas ja se fez acima uma mencéao.

O poder dos ministros € um e o mesmo em todos. Ora, 0 mesmo e igual
poder ou funcédo é concedido a todos os ministros na Igreja. Certamente, no
principio os bispos ou presbiteros governavam a Igreja em comum; nenhum
homem se elevava acima de qualquer outro, ninguém usurpava maior poder ou
autoridade sobre seus co-episcopos. Lembrados das palavras do Senhor
“‘Aquele que dirige seja como o que serve” (Lc 22.26) conservavam-se em
humildade, e pelo servico matuo ajudavam-se no governo e na preservacao da
Igreja.

A ordem a ser preservada. Entretanto, por causa da preservacao da ordem,
algum dos ministros convocava reunido da assembleia, e perante ela propunha
assuntos a serem apresentados, reunia as opinides dos demais e, enfim, o
guanto estava nele, providenciava para que ndo surgisse confusdo. Assim
procedeu Sao Pedro, segundo lemos nos Atos dos Apdstolos, o qual, contudo,
nao era, por essa razdo, preferido pelos demais, nem revestido de maior
autoridade que os outros. Mui acertadamente disse o Martir Sdo Cipriano, no
seu De Simplicitate Clericorum: “Os outros apodstolos eram, seguramente, o que
era Pedro, dotados de semelhante associacdo de honra e poder; mas, [seu]
primado procede da unidade para que a Igreja seja manifesta como sendo uma”.

Como e guando um foi colocado diante dos outros. Também Séao Jerdnimo,
em seu Comentario a Epistola de Paulo a Tito, diz algo ndo muito diferente disto:
“Antes que comegasse a ligacao a pessoas em religido, pela instigagéo do diabo,
as igrejas eram governadas pelo conselho comum dos ancidaos; mas, depois que
cada um passou a pensar que aqueles que ele havia batizado eram seus e nao
de Cristo, decretou-se que um dos ancidos fosse escolhido e colocado sobre os
demais, em quem recairia 0 cuidado de toda a Igreja, e que se removessem
todas as sementes de cismas”. Contudo, Sdo Jerbnimo ndo recomenda este
decreto como divino; pois ele logo acrescenta: “Assim como os ancidos sabem
pelo costume da Igreja que se acham sujeitos ao que foi posto sobre eles, assim
saibam os bispos, que se acham sobre os ancidos mais pelo costume do que
pela verdade de uma disposi¢cdo do Senhor, e que devem governar a Igreja em
comum com eles”. Até aqui Sao Jerdnimo. Por conseguinte, ninguém tem o
direito de proibir o retorno a antiga constituicdo da Igreja de Deus, e recorrer a
ISSO com apoio no costume humano.

Os deveres do ministro. Sao vérios os deveres dos ministros, no entanto, em
geral se restringem a dois, nos quais todos os outros estdo incluidos: o ensino
evangélico de Cristo e a legitima administracéo dos sacramentos. E dever dos
ministros reunir a assembléia sagrada e nela expor a Palavra de Deus, e aplicar
toda a doutrina a razao e ao uso da Igreja, de modo que o que for ensinado seja
util aos ouvintes e edifique os fiéis. E dever dos ministros, afirmo, ensinar os
ignorantes e exortar; e estimular os indecisos ou ainda os que caminham
lentamente a avangar no caminho do Senhor, consolar e confirmar os
pusilanimes, e arma-los contra as multiformes tentacdes de Satanas; corrigir 0s
que pecam; reconduzir ao caminho os transviados; levantar os caidos;

38




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

convencer os contradizentes; expulsar do rebanho do Senhor os lobos;
repreender, prudente e severamente 0S crimes e 0S Criminosos; ndo serem
coniventes nem se calarem perante o crime. Mas, além de tudo isso, é seu dever
administrar os sacramentos, recomendar o uso justo deles e, pela sé doutrina,
preparar todos para recebé-los; conservar também os fiéis numa santa unidade;
e impedir os cismas, enfim catequizar os ignorantes, recomendar a Igreja as
necessidades dos pobres, visitar, instruir e conservar no caminho da vida os
enfermos e os afligidos por varias tentacfes. Além disso, devem cuidar das
oracdes publicas ou das suplicas em ocasides de necessidade, juntamente com
0 jejum, isto &, procurar uma santa abstinéncia; e cuidar o mais diligentemente
possivel de tudo o que diz respeito a tranquilidade, a paz e a salvacao das
igrejas.

E para que o ministro possa realizar todas estas coisas da melhor maneira e
mais facilmente, requer-se especialmente dele que tema a Deus, seja constante
na oracao, entregue-se a leitura sagrada e, em todas as coisas e em todas as
ocasifes, seja vigilante, e pela pureza de vida deixe sua luz brilhar diante de
todos os homens.

Disciplina. E, visto que a disciplina é absolutamente necessaria na Igreja, e que
a excomunhao foi outrora usada, entre os antigos, e havia, entre o povo de Deus
julgamentos eclesiasticos, nos quais esta disciplina era exercida por homens
sabios e piedosos, serd também dever dos ministros regular essa disciplina para
edificacdo, de acordo com as circunstancias dos tempos, do estado publico e
com a necessidade. Todas as vezes que se deve observar a regra, tudo se deve
fazer para edificacdo, decente e honestamente, sem tirania e divisdo. Pois o
apostolo atesta que Ihe foi outorgada pelo Senhor autoridade na Igreja “para
edificacdo, e nado para destruicdo” (Il Co 10.8). E o Senhor mesmo proibiu
arrancar o joio no campo do Senhor, porque haveria 0 perigo de ser arrancado
o trigo juntamente com ele (Mt 13.29 ss).

Mesmo os maus ministros devem ser ouvidos. Ademais, detestamos
energicamente o erro dos donatistas, que consideram a doutrina e a
administragao dos sacramentos eficazes ou ineficazes, segundo a vida boa ou
ma dos ministros. Porquanto sabemos que a voz de Cristo deve ser ouvida,
mesmo dos labios de maus ministros; porque o Senhor mesmo disse: “Fazei e
guardai, pois, tudo quanto eles vos disserem, porém, ndo 0s imiteis nas suas
obras” (Mt 23.3). Sabemos que os sacramentos sao santificados pela instituicéo
e pela palavra de Cristo, e que séo validos para o fiel, embora administrados por
ministros indignos. Sobre este assunto Santo Agostinho, o bem-aventurado
servo de Deus, muitas vezes argumentou com base nas Escrituras, contra os
donatistas.

Sinodos. Apesar disso, deve haver disciplina adequada entre os ministros. Nos
Sinodos a doutrina e a vida dos ministros devem ser cuidadosamente
examinadas. Os que pecam devem ser repreendidos pelos ancidaos e
reconduzidos ao caminho certo, se forem curaveis; e, se forem incuraveis,
devem ser depostos, e, como lobos, expulsos do rebanho do Senhor pelos
verdadeiros pastores. Se sao falsos mestres, ndo podem ser de modo algum
tolerados. Nem desaprovamos o0s concilios ecuménicos, se convocados

39




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

segundo o exemplo dos apdstolos, para a salvacéo da Igreja e ndo para sua
destruicéo.

O obreiro é digno do seu saléario. Todos os ministros fiéis, como bons obreiros,
sdo também dignos do seu salario e ndo pecam quando recebem estipéndios e
todas as coisas necessarias a eles mesmos e suas familias. O apdstolo mostra
em 1 Co9eeml1Tmb5, bem como em outras passagens, que tais coisas sao,
de direito, dadas pela Igreja e recebidas pelos ministros. Os anabaptistas, que
condenam e difamam o0s ministros que vivem do seu ministério, sdo também
refutados pelo ensino apostolico.

19.Dos sacramentos e da Igreja de Cristo

Os sacramentos sédo adicionais a Palavra e o que séo eles. Deus, desde o
principio, acrescentou a pregacao da Palavra em sua Igreja os sacramentos ou
sinais sacramentais. E o que a Sagrada Escritura claramente testifica.
Sacramentos sao simbolos misticos, ou ritos santos, ou atos sagrados instituidos
pelo préprio Deus, consistindo segundo a sua Palavra, de sinais e de coisas
significadas, por meio das quais ele, na Igreja, conserva a memoria dos grandes
beneficios por ele concedidos ao homem — renovando-a frequentemente — por
meio dos quais, também, ele sela as suas promessas e, externamente as
representa e, como que nos pbe diante dos olhos aquelas coisas que
internamente ele nos concede, e assim fortalece e aumenta a nossa fé pela
operacédo do Espirito de Deus em nossos coracdes. Finalmente, por meio deles,
ele nos separa de todos os outros povos e religides, e nos consagra e nos liga a
si s6, e nos da a entender o que ele requer de nos.

Alguns sédo sacramentos do Velho, outros do Novo Testamento. Alguns
sacramentos sao do velho povo, outros do novo. Os sacramentos do velho povo
eram a Circunciséo e o Cordeiro Pascal, que era imolado; por essa razéo, ele se
relaciona com os sacrificios celebrados desde o principio do mundo.

O numero dos sacramentos do novo povo. Os sacramentos do novo povo sao
o Batismo e a Ceia do Senhor. Alguns h&a que reconhecem sete sacramentos do
novo povo. Destes, reconhecemos que o arrependimento, a ordenacao de
ministros — ndo a ordenacgdo papista, mas a apostolica — e o matriménio sdo
instituicBes Uteis de Deus, porém, ndo sacramentos. A confirmacao e a extrema
uncéo sao simples invencdes dos homens, que a Igreja pode dispensar sem
nenhum prejuizo. Na verdade, ndo as temos em nossas igrejas, pois elas contém
certas coisas que de modo nenhum podemos aprovar. Acima de tudo,
detestamos todo o comércio que exercem 0s romanistas na dispensacao dos
sacramentos.

O autor dos sacramentos. O autor de todos os sacramentos ndo é nenhum
homem, mas Deus somente. Os homens ndo podem instituir sacramentos. Estes
fazem parte do culto de Deus. E ndo é da competéncia do homem estabelecer e
prescrever o culto de Deus, mas receber e preservar o que por Deus foi entregue.
Além disso, os simbolos tém juntas as promessas que requerem fé. E a fé se
apoia exclusivamente na Palavra de Deus; e a Palavra de Deus assemelha-se a

40




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

escritos ou cartas, e 0os sacramentos a selos, que somente Deus coloca nas
cartas.

Cristo ainda opera nos sacramentos. E sendo Deus o autor dos sacramentos,
assim ele continuamente opera na Igreja, em que 0S sacramentos sao
devidamente celebrados; de modo que os fiéis, quando recebem dos ministros
0S sacramentos, reconhecem que Deus opera em sua propria instituicao, e,
portanto, recebem os sacramentos como da méo do préprio Deus; e os defeitos
do ministro (ainda que sejam muito grandes) ndo podem prejudica-lo, se eles
reconhecem que a integridade dos sacramentos depende da instituicdo do
Senhor.

Deve-se distinguir entre o autor e o ministro dos sacramentos. Por
conseguinte, na administragdo dos sacramentos distinguem eles, também
claramente, entre 0 Senhor mesmo e o ministro do Senhor, confessando que a
substancia dos sacramentos |hes é dada pelo préprio Senhor e os simbolos
pelos ministros do Senhor.

A esséncia ou coisa principal nos sacramentos. Mas, a coisa principal que
Deus prop6e em todos os sacramentos e para a qual todos os piedosos de todos
0s tempos voltam a atencdo que outros chamam substancia e matéria nos
sacramentos € Cristo o Salvador, o sacrificio Unico, o Cordeiro de Deus morto
desde a fundacdo do mundo, a rocha, também, da qual todos 0s nossos pais
beberam, por quem todos os eleitos sdo circuncidados nédo por maos, pelo
Espirito Santo, e sdo lavados de todos os seus pecados e alimentados com o
proprio corpo e sangue de Cristo para a vida eterna.

Semelhanca e diferenca dos sacramentos do velho e do novo povo de
Deus. Com respeito ao que € o principal e a propria matéria, os sacramentos de
ambos 0s povos sao iguais. Pois Cristo, o Unico Salvador e Mediador dos fiéis,
€ 0 principal elemento e a prépria substancia dos sacramentos em ambos;
porquanto o mesmo Deus € o autor dos dois sacramentos.

Eles foram dados aos dois povos como sinais e selos da graca e das promessas
de Deus, para que tragam a mente e renovem a lembranca dos grandissimos
beneficios de Deus e para que distinguissem os fiéis de todas as outras religides
do mundo; finalmente, para que fossem recebidos espiritualmente pela fé e
ligassem a Igreja os participantes, e os lembrassem dos seus deveres. Nesses
e em outros pontos semelhantes digo que os sacramentos de ambos 0s povos
nao séo diferentes como parecem, embora exteriormente o sejam. E, na
verdade. no que diz respeito aos sinais, fazemos uma maior distingdo. Os Nnossos
sao mais firmes e mais duradouros, visto que nunca serdao mudados até o fim do
mundo. Mais ainda, 0s nossos testificam que tanto a substancia como a
promessa foram cumpridas ou consumadas em Cristo; 0s anteriores
significavam o que estava para ser cumprido. Os nossos sdo também, mais
simples e menos complicados, menos pomposos e menos envolvidos com
cerimbnias. E ainda mais, pertencem a um povo mais numeroso, disperso por
toda a face da terra. E, porque sdo mais excelentes e pelo Espirito Santo
despertam maior fé, resultam ainda, em maior abundéancia do Espirito.

41




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Nossos sacramentos sucedem aos antigos, que foram abolidos.
Certamente, visto que Cristo, o verdadeiro Messias, nos é apresentado e a
abundéancia da graca é derramada sobre o povo do Novo Testamento, 0s
sacramentos do velho povo de Deus foram abolidos e cessaram; e em seu lugar
colocaram-se o0s simbolos do Novo Testamento — o Batismo em lugar da
Circuncisao, a Ceia do Senhor em lugar do Cordeiro Pascal e dos sacrificios.

Em que consistem o0s sacramentos. E como outrora 0s sacramentos
consistiam da palavra, do sinal e da coisa significada, assim também agora eles
se compdem, por assim dizer, dessas mesmas partes. Pois, a Palavra de Deus
os faz sacramentos, o que antes ndo eram. A consagracdo dos sacramentos.
S&o consagrados pela Palavra e declarados santificados por aquele que os
instituiu. Santificar ou consagrar uma coisa a Deus é dedica-la ao uso sagrado,
isto é, retird-la do uso comum ou profano e destina-la a uso sagrado, pois, 0s
sinais nos sacramentos se derivam do uso comum, de coisas externas e visiveis.
No Batismo, o sinal externo € o elemento da agua e a ablucéo visivel, feita pelo
ministro; a coisa significada é a regeneracao e purificacdo de pecados. Na Ceia
do Senhor, o sinal externo é o pdo e o vinho, tomados do uso comum do comer
e do beber; a coisa significada é o corpo do Senhor que foi entregue, e seu
sangue vertido por nés, ou a comunhao do corpo e do sangue do Senhor. Por
isso, a agua, o pao e o vinho, segundo sua natureza e a parte da instituicdo
divina e do uso sagrado, sdo somente aquilo que sdo chamados, e que
experimentamos. Mas, quando a Palavra do Senhor |hes é acrescentada, com a
invocacdo do nome divino e a renovacdo de sua primeira instituicdo e
santificacdo, entdo esses sinais sdo consagrados e se mostram santificados por
Cristo. A primeira instituicdo de Cristo e a consagracdo dos sacramentos
permanece sempre eficaz na Igreja de Deus, de tal modo que aqueles que
celebram os sacramentos, ndo de modo diferente daquele que o Senhor mesmo
estabeleceu desde o principio, ainda hoje desfrutam daquela primeira e sobre-
excelente consagracdo. E por isso, na celebracdo dos sacramentos, sao
repetidas as proprias palavras de Cristo.

Os sinais recebem o nome das coisas significadas. Porque aprendemos da
Palavra de Deus que estes sinais foram instituidos para outro fim, diverso do uso
comum, ensinamos que eles agora, em seu santo uso, assumem em si 0S nomes
das coisas significados e ndo sdo mais chamados apenas agua, pao ou vinho,
mas também, regeneracao ou o lavar com agua e o corpo e sangue do Senhor,
ou simbolos e sacramentos do corpo e sangue do Senhor. Ndo que os simbolos
se transformem nas coisas significados ou cessem de ser 0 que S&o por sua
natureza. Pois de outro modo nao poderiam ser sacramentos. Se fossem apenas
a coisa significado, ndo seriam sinais.

A unido sacramental. Portanto, os sinais adquirem os nomes das coisas,
porque sao simbolos misticos de coisas sagradas, e porque 0s sinais e as coisas
significados estdo sacramentalmente ligados; ligam-se, digo, ou unem-se pela
significacdo mistica e pela vontade e conselho daquele que instituiu os
sacramentos. A agua, o pao e o vinho ndo sao sinais comuns, mas sagrados. E
aguele que instituiu a agua no batismo n&o a instituiu com a vontade e intencéo
de que os fiéis apenas fossem aspergidos pela agua do batismo; e aquele que
mandou comer o0 pao e beber o vinho na ceia ndo queria que os fiéis recebessem
apenas pao e vinho sem qualquer mistério, da maneira como comem pao em

42




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

suas casas, mas, que participassem espiritualmente das coisas significados,
sendo pela fé verdadeiramente lavados de seus pecados e participantes de
Cristo.

As seitas. Portanto, ndo podemos absolutamente aprovar os que atribuem a
santificacdo dos sacramentos a nao sei que propriedades e férmulas ou ao poder
de palavras pronunciadas por alguém que é consagrado e o0 que tem a intencao
de consagrar, ou por outros acidentes quaisquer, que nem Cristo nem o0s
apoéstolos nos entregaram por palavras ou exemplo. Nem aprovamos tampouco
a doutrina daqueles que falam dos sacramentos apenas como sinais comuns,
nao santificados nem eficazes. Nem aprovamos 0s que desprezam 0 aspecto
visivel dos sacramentos por causa do invisivel, e assim creem que 0s sinais sao
supérfluos porque pensam que ja gozam as proprias coisas significados, como
dizem que os messalianos sustentavam.

A coisa significada ndo esta incluida nos sacramentos nem a eles ligada.
N&ao aprovamos a doutrina daqueles que ensinam que a graca e as coisas
significadas estdo de tal modo ligadas aos sinais e neles incluidas que, todos
agueles que participarem externamente dos sinais, ndo importando que espécie
de pessoas sejam, sdo também interiormente participantes da graca e das coisas
significados.

No entanto, como nao julgamos o valor dos sacramentos pela dignidade ou
indignidade dos ministros, assim também ndo os avaliamos pela condicao
daqueles que os recebem. Pois, sabemos que o valor dos sacramentos depende
da fé e da veracidade e exclusiva bondade de Deus. Assim como a Palavra de
Deus permanece a verdadeira Palavra de Deus que, em sendo pregada, ndo sao
meras palavras repetidas, mas ao mesmo tempo, as coisas significadas ou
anunciadas em palavras séo oferecidas por Deus, embora os impios e incrédulos
as oucam e compreendam, contudo ndo aproveitam as coisas significadas,
porque ndo as recebem pela verdadeira fé, assim os sacramentos, que pela
Palavra consistem de sinais e de coisas significadas, continuam sendo
sacramentos verdadeiros e inviolaveis, significando ndo somente coisas
sagradas mas, pelo oferecimento de Deus, as proprias coisas significadas,
embora os incrédulos ndo percebam as coisas oferecidas. Neste caso, a culpa
nao € de Deus que as da e as oferece, mas dos homens que as recebem sem
fé e de modo ilegitimo, cuja incredulidade, porém, ndo invalida a fidelidade de
Deus (Rm 3.3 ss).

O fim para o qual os sacramentos foram instituidos. Desde que o fim para o
qual os sacramentos foram instituidos foi também explanado, de passagem,
guando logo no comeco de nossa exposicao se mostrou o que eles sédo, ndo ha
necessidade de se fazer a repeticio molesta daquilo que ja foi dito.
Consequentemente, portanto, falaremos agora, separadamente, dos
sacramentos do novo povo.

20.Do santo batismo
A instituicdo do batismo. O batismo foi instituido e consagrado por Deus.
Primeiro Jodo batizou, tendo imergido Cristo na agua do Jordéo. Dele passou

43




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

para 0s apostolos, que também batizavam com &gua. Ordenou-lhes
expressamente o Senhor que pregassem o Evangelho e batizassem “em nome
do Pai e do Filho e do Espirito Santo” (Mt 28.19). E nos Atos disse Sao Pedro
aos judeus que perguntaram o que deviam fazer: “... e cada um de voés seja
batizado em nome de Jesus Cristo para remissdao dos vossos pecados, e
recebereis o dom do Espirito Santo” (At 2.38). Em consequéncia disso, o batismo
€ chamado por alguns, sinal de iniciacdo para o povo de Deus, visto que por ele
os eleitos de Deus sdo consagrados a Deus.

Um s6 batismo. H4 um s6 batismo na Igreja de Deus; e é suficiente ser uma s6
vez batizado ou consagrado a Deus. Pois o batismo, uma vez recebido, continua
por toda a vida; e é o selo perpétuo de nossa adocgao.

O que significa ser batizado. Ser batizado em nome de Cristo € ser arrolado,
incluido e recebido na alianca e na familia, e assim na heranca dos filhos de
Deus; sim, e nesta vida ser chamado segundo o nome de Deus, isto é, ser
chamado filho de Deus; ser purificado também da impureza dos pecados, e
receber a multiforme graca de Deus para uma vida nova e inocente. O batismo,
portanto, retém na memdria e renova o grande beneficio que Deus dispensou a
raca dos mortais. Pois todos nascemos na impureza do pecado e somos filhos
da ira. Mas Deus, que € rico em misericordia, nos purifica gratuitamente dos
nossos pecados pelo sangue de seu Filho, e, nele nos adota como seus filhos,
e por uma santa alianca nos une a si mesmo e nos enriquece com inUMeros
dons, para podermos viver uma nova vida. Todas estas coisas sdo consignadas
pelo batismo. Internamente, somos regenerados, purificados e renovados por
Deus mediante o Espirito Santo; e exteriormente recebemos o selo dos maiores
dons na agua, pela qual sdo também representados os maiores beneficios, e
como que colocados diante dos nossos olhos para serem observados.

Somos batizados com &agua. Por isso, somos batizados, isto é, lavados ou
aspergidos com a agua visivel. Pois a agua lava as impurezas, resfria e refresca
0S corpos quentes e cansados. E a graca de Deus realiza estas coisas para as
almas, e o faz de modo invisivel ou espiritual.

A obrigacéo do batismo. Deus também nos separa de todas as religides e
povos estranhos pelo simbolo do batismo, e nos consagra a si mesmo como sua
propriedade. Confessamos, portanto, nossa fé quando somos batizados, e
sujeitamo-nos a Deus pela obediéncia, mortificacdo da carne e novidade de vida,
e, com isso, alistamo-nos na santa milicia de Cristo para lutarmos durante toda
a nossa vida contra o mundo, Satanas e nossa propria carne. Ademais, somos
batizados no corpo da Igreja para, com todos os seus membros, podermos de
modo distinto, participar de uma sé e da mesma religido e dos servicos mutuos.

A forma do batismo. Cremos que a mais perfeita forma de batismo € aquela
pela qual Cristo foi batizado e pela qual os apdéstolos batizaram. Aquilo, portanto,
que pelo expediente do homem foi acrescentado posteriormente, e usado na
Igreja, ndo consideramos necessario a perfeicdo do batismo. Por exemplo, o
exorcismo, 0 uso de velas acesas, 6leo, sal, cuspo e outras coisas semelhantes
como a ideia de que o batismo deve ser administrado duas vezes por ano com
um grande numero de cerimoénias. Cremos que um sO batismo da Igreja foi
santificado na primeira instituicdo realizada por Deus, e que ele é consagrado

44




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

pela Palavra, e é também eficaz ainda hoje, em virtude da primeira béncao de
Deus.

O ministro do batismo. Ensinamos que o batismo ndo deve ser administrado
na Igreja por mulheres ou por parteiras. Sdo Paulo vetou a mulher os oficios
eclesiasticos. E o batismo pertence aos oficios eclesiasticos.

Anabatistas. Condenamos 0s anabatistas, que negam que as criancinhas
recém-nascidas dos fiéis devam ser batizadas. Mas, segundo o ensino
evangélico, “dos tais € o Reino de Deus”, e as mesmas se encontram na alianca
de Deus. Por que, entdo, ndo deve o sinal da aliangca de Deus ser conferido a
elas? Por que ndo devem aqueles que sao propriedade de Deus e estdo na sua
Igreja ser iniciados pelo santo batismo? Condenamos os anabatistas em outras
das suas doutrinas peculiares, que eles sustentam em oposicdo a Palavra de
Deus. Nao somos, portanto, anabatistas e nada temos em comum com eles.

21.Da santa Ceia do Senhor
A Ceia do Senhor. A Ceia do Senhor — também chamada Mesa do Senhor e
Eucaristia, isto €, Acdo de Gracas — é em geral chamada ceia porque foi
instituida por Cristo em sua ultima ceia, e ainda a representa, e porque nela os
fiéis sdo espiritualmente alimentados e dessedentados.

O autor e consagrador da Ceia. O autor da Ceia do Senhor ndo € nenhum anjo
ou homem, mas o préprio Filho de Deus, nosso Senhor Jesus Cristo, que
primeiro a consagrou para sua Igreja. Essa consagracdo ou béncdo ainda
permanece entre todos quantos celebram nédo outra ceia, mas aquela mesma,
gue o Senhor instituiu e na qual eles recitam as palavras da Ceia do Senhor, e
em tudo voltam o olhar com verdadeira fé para o Unico Cristo, e recebem, como
de suas méaos, aquilo que recebem pelo ministério dos ministros da Igreja.

Um memorial das béncéos de Deus. Por este rito sagrado o Senhor deseja
manter em viva lembranca a maior béncao que concedeu aos mortais, a saber,
que pelo dom do seu corpo e pelo derramamento do seu sangue ele perdoou
todos 0s nossos pecados e nos redimiu da morte eterna e do poder do Diabo, e
agora nos alimenta com a sua carne e nos da a beber o seu sangue, os quais,
recebidos espiritualmente com verdadeira fé, nos alimentam para a vida eterna.
E essa béncédo tdo grande se renova tantas vezes quantas € celebrada a Ceia
do Senhor. Eis 0 que disse o Senhor: “Fazei isto em memodria de mim”. Esta
santa Ceia sela, também, para nés, que o préprio corpo de Cristo foi
verdadeiramente entregue por nds, e seu sangue vertido para remissao dos
nossos pecados, a fim de que em nada a nossa fé venha a vacilar.

O sinal e a coisa significada. E isto € visivelmente representado de modo
exterior por este sacramento pelo ministrante e, como que exposto aos olhos
para ser contemplado, aquilo que pelo Espirito Santo é concedido interiormente
na alma de maneira invisivel. O pdo é exteriormente oferecido pelo ministro, e
ouvem-se as palavras do Senhor: “Tomai, comei; este € o meu corpo”; e
“‘Recebei e reparti entre vos. Bebei dele todos; porque isto € o meu sangue”.
Portanto, os fiéis recebem o que é dado pelo ministro do Senhor, e comem o pao

45




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

do Senhor e bebem do célice do Senhor. Ao mesmo tempo, pela obra de Cristo
por meio do Espirito Santo, interiormente recebem também a carne e o sangue
do Senhor e deles se alimentam para a vida eterna. Pois a carne e 0 sangue de
Cristo sédo o verdadeiro alimento e a verdadeira bebida para a vida eterna; e
Cristo mesmo, desde que foi entregue por nés e é nosso Salvador, é o principal
elemento na Ceia, e ndo permitimos que nenhuma outra coisa seja colocada em
seu lugar.

Mas, para que se compreenda mais retamente e com clareza corno a carne e 0
sangue de Cristo sdo o alimento e a bebida dos fiéis, e sdo recebidos pelos fiéis
para a vida eterna, acrescentariamos estas poucas coisas. Ha mais de uma
espécie de comer. Ha o comer corporal, pelo qual o alimento é posto pelo homem
na boca, mastigado com os dentes e deglutido para o estbmago. No passado,
os cafarnauenses acharam que a carne do Senhor devia ser comida desse
modo, mas sao refutados pelo préprio Senhor, em Jo 6. Desde que a carne de
Cristo n&o pode ser comida corporalmente, sem infamia e selvageria, assim ela
nao é alimento para o estbmago. Todos 0os homens sdo obrigados a admitir isso.
Desaprovamos, portanto, o canon nos decretos do papa, Ego Berengariust (De
Consecrat., Dist. 2). Nem a piedosa antiguidade cria, nem cremos nés que o
corpo de Cristo possa ser corporalmente e essencialmente comido pela boca.

O comer o Senhor espiritualmente. Ha também um comer espiritual do corpo
de Cristo; ndo que pensemos que, por isso, 0 proprio alimento se mude em
espirito, mas o corpo e o sangue do Senhor, embora permanecendo em sua
propria esséncia e propriedade, nos sdo espiritualmente comunicados,
certamente ndo de modo corporal, mas espiritual, pelo Espirito Santo, que aplica
em noés e nos confere estas coisas que nos foram preparadas pelo sacrificio do
corpo e do sangue do Senhor por nés, a saber, a remissdo de pecados, o
livramento e a vida eterna; de tal modo que Cristo vive em nds e nds vivemos
nele, sendo que ele nos possibilita recebé-lo pela verdadeira fé para que possa
tornar-se, para nés, esse alimento e bebida espirituais, isto é, nossa vida.

Cristo como nosso alimento sustenta-nos a vida. Assim como o alimento e a
bebida corporal ndo s6 refazem e fortalecem nossos corpos, mas também os
conservam vivos, também a carne de Cristo, entregue por nos e seu sangue
vertido por nos ndo so refazem e fortalecem nossas almas, mas também as
conservam vivas, ndo na medida em que sejam corporalmente comidos e
bebidos, mas na medida em que nos sao comunicados espiritualmente pelo
Espirito de Deus, como diz o Senhor: “O pao que darei pela vida do mundo, € a
minha carne” (Jo 6.51), e “a carne” (sem duvida, corporalmente comida) “para
nada aproveita; o espirito € o que vivifica” (v. 63). E mais: “As palavras que eu
vos tenho dito, sdo espirito e sao vida”.

Cristo recebido pela fé. E como devemos, pelo comer, receber alimento em
NOSSO0S COrpos para que ele atue em nos e prove a sua eficacia em nos — visto
gue ele ndo é de comum proveito quando retido fora de nés — assim € necessario
qgue recebamos Cristo pela fé, para que ele se torne nosso e viva em nos e nos
nele. Pois, ele diz: “Eu sou 0 pao da vida; o que vem a mim, jamais tera fome; e
0 que cré em mim, jamais tera sede” (Jo 6.35); e também: “Quem de mim se
alimenta, por mim vivera... permanece em mim e eu nele” (vs. 57, 56).

46




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Alimento espiritual. De tudo isto, fica claro que, por alimento espiritual nao
gueremos dizer algum alimento imaginario que nao se sabe bem o que seja, mas
o proéprio corpo do Senhor dado por nés, que, entretanto, é recebido pelos fiéis
nao corporea, mas espiritualmente pela fé. Nesta questao seguimos o ensino do
proprio Salvador, Cristo o Senhor, segundo Jo 6.

O comer € necessario a salvacao. E este comer da carne e beber do sangue
do Senhor é tdo necessario a salvacdo, que sem ele, nenhum homem pode ser
salvo. Mas este comer e beber, espiritualmente, ocorrem também a parte da Ceia
do Senhor, sempre e onde quer que o homem creia em Cristo. A isto talvez se
aplique a frase de Santo Agostinho: “Por que preparas os dentes e o estbmago?
Cré e teras comido”.

O comer sacramental do Senhor. Além do comer altamente espiritual ha
também o comer sacramental do corpo do Senhor, pelo qual o crente participa
nao so espiritual e interiormente do verdadeiro corpo e sangue do Senhor, mas
também, pela aproximacdo a Mesa do Senhor, recebe externamente o
sacramento visivel do corpo e do sangue do Senhor. Sem duvida alguma, ja
antes, quando creu, recebeu o crente o alimento que Ihe da a vida, e ainda o
usufrui. Portanto, quando ele agora recebe 0 sacramento ndo € que nao receba
algo. Pois ele progride na comunica¢do continua do corpo e do sangue do
Senhor, e assim sua fé se aviva e se desenvolve mais e mais, sendo revigorada
pelo alimento espiritual. Enquanto vivemos, nossa fé aumenta continuamente.
Ora, aquele que, externamente, recebe o sacramento com verdadeira fé, ndo
recebe apenas o sinal, mas também, como dissemos, desfruta a propria
realidade. Além disso, obedece a instituicdo e ao mandamento do Senhor, e com
mente alegre rende gracas pela propria redencdo e a da humanidade toda,
realizando uma fiel comemoracéo da morte do Senhor, dando testemunho diante
da Igreja, de cujo corpo € membro. Assegura-se também, aos que recebem o
sacramento que o corpo do Senhor foi dado e seu sangue derramado, ndo
apenas pelos homens em geral, mas, particularmente por todo fiel comungante,
para quem ele é alimento e bebida para a vida eterna.

Os incrédulos recebem o sacramento para seu julgamento. Mas, aquele que
se aproxima da sagrada da Mesa do Senhor sem fé, participa somente do
sacramento e ndo recebe a esséncia do sacramento, de onde provém vida e
salvacao; e tais pessoas participam indignamente da Mesa do Senhor. Ora, 0s
que comem o pao e bebem o céalice do Senhor de modo nao digno, tornam-se
culpados do corpo e do sangue do Senhor comendo e bebendo para si mesmo
condenacéo (1 Co 11.26-29). Nao se aproximando com verdadeira fé, desonram
a morte de Cristo e, consequentemente, comem e bebem condenacéo para si
mesmos.

A presenca de Cristo na Ceia. Nés, pois, ndo identificamos o corpo do Senhor
€ Seu sangue com 0 pao e o vinho a ponto de dizer que o proprio pao é o corpo
de Cristo, exceto no sentido sacramental; ou que o corpo de Cristo esta oculto
corporeamente sob o pdo, de modo que deve ser adorado sob a forma de péo;
ou ainda que, quem quer gque receba o sinal, recebe também a prépria realidade.
O corpo de Cristo esta nos céus, a méao direita do Pai; e, portanto, n0sSsos
coracdes devem elevar-se para o alto e ndo se fixarem no pdo, nem deve o
Senhor ser adorado no pao. Contudo, o Senhor néo esta ausente de sua Igreja,

47




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

guando esta celebra a Ceia. O sol, que esté afastado de nds, nos céus, encontra-
se, entretanto, efetivamente presente em nosso meio. Quanto mais o Sol da
justica, Cristo, embora estando ausente de nds nos céus, pelo seu corpo, nao
estara presente conosco, nao corporal, mas, espiritualmente, pela sua operacao
vivificadora, como ele mesmo declarou, por ocasido da ultima Ceia, que haveria
de estar presente conosco (Jo 14, 15 e 16). Decorre dai que ndo temos uma Ceia
sem Cristo, mas uma Ceia incruenta e mistica, como foi universalmente
chamada pela antiguidade.

Outros propositos da Ceia do Senhor. Além do mais, na celebracdo da Ceia
do Senhor, somos admoestados a estarmos conscientes de cujo corpo nos
tornamos membros, e, portanto, a sermos uma s6 mente com todos 0s irmaos;
a viver uma vida santa e a ndo nos corrompermos com a iniquidade e com
religibes estranhas; mas, perseverando na verdadeira fé até o fim da vida,
esforcarmo-nos para alcancar a exceléncia da santidade de vida.

Preparacédo para a Ceia. Convém, portanto, que tendo de participar da Ceia,
primeiro examinemo-nos a n0s mesmos, segundo o mandamento do apdstolo,
especialmente quanto a fé que temos, se cremos que Cristo veio para salvar 0s
pecadores e chama-los ao arrependimento, e se cremos que pertencemos ao
namero dos que foram libertados e salvos por Cristo; e se estamos resolvidos a
mudar nossa vida impia, a fim de levarmos uma vida santa e, com o auxilio do
Senhor, a perseverar na verdadeira religido e na harmonia com os irméos, e a
render gracas devidas a Deus pelo seu livramento.

A observancia da Ceia com pé&o e vinho. Julgamos que o rito, a maneira ou
forma da Ceia mais simples e excelente seja aquela que mais se aproxime da
primeira instituicdo do Senhor e da doutrina dos apéstolos. Consiste na
proclamacdo da Palavra de Deus, em ora¢cdes piedosas, na acdo do Senhor
mesmo, e em sua repeticdo, comendo do corpo do Senhor, e bebendo de seu
sangue; relembrando a morte do Senhor e ele fiel acdo de gracas; e numa santa
participacdo na unido do corpo da Igreja.

Desaprovamos, pois, 0os que privaram os fiéis de um dos elementos do
sacramento, a saber, do célice do Senhor. Estes pecam seriamente contra a
ordem do Senhor, que diz: “Bebei dele todos”; o que ele ndo disse de modo tao
expresso a respeito do pao.

N&o estamos discutindo, agora, que espécie de missa existiu outrora entre 0s
antigos, se deve ser tolerada ou ndo. Mas, dizemos isto abertamente: a missa
agora usada em toda a Igreja Romana foi abolida em nossas igrejas por muitas
e boas razdes, as quais, para sermos breve, ndo enumeramos agora em
pormenores. Ndo poderiamos aprovar a mudanca de uma acao salutar em um
espetaculo inutil, e num meio de alcangar merito, e celebrado por um prego. Nem
poderiamos aprovar a afirmacdo de que na mesma, o sacerdote efetua o préprio
corpo do Senhor, e realmente o oferece pela remisséo dos pecados dos vivos e
dos mortos, e ainda para a honra, veneracéo e lembrancga dos santos no céu etc.

22.Do culto e das reunides na lgreja

48




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Como deve ser o culto. Embora se permita a todos os homens lerem as
Escrituras particularmente em casa, pela instrucao edificando-se mutuamente na
verdadeira religido, no entanto, para que a Palavra de Deus seja anunciada
convenientemente ao povo, e se facam publicamente oracbes e suplicas, bem
como sejam 0s sacramentos administrados de modo proprio, e se levantem
ofertas para os pobres e para o pagamento de todas as despesas da Igreja, e
para a conservacao das relacdes sociais, € muito necessario que se mantenham
as reunides de culto ou da Igreja. Pois, é certo que na Igreja apostélica e
primitiva, havia tais assembleias, frequentadas por todos os piedosos.

As reunifes para culto ndo devem ser negligenciadas. Todos quantos
negligenciam as reunides de culto, delas ficando ausentes, desprezam a
verdadeira religido, devendo ser exortados pelos pastores e magistrados
piedosos para nao continuarem ausentes dos cultos.

As reunides devem ser publicas. As reunides da Igreja ndo devem ser ocultas
ou as escondidas, mas publicas e bem frequentadas, a ndo ser que a
perseguicdo movida pelos inimigos de Cristo e da Igreja ndo permita que sejam
publicas. Pois, sabemos como sob a tirania dos imperadores romanos, as
reunides da Igreja Primitiva realizavam-se em lugares secretos.

Lugares decentes de reunido. Além disso, os lugares onde os fiéis se
congregam devem ser decentes, e em tudo proprios para a Igreja de Deus.
Portanto, devem-se escolher prédios com bastante espaco ou templos, mas
expurgados de tudo o que nado seja adequado a uma Igreja. E tudo deve
concorrer para o decoro, a necessidade e a piedosa decéncia, a fim de que nada
figue faltando, nada que seja indispensavel ao culto e as obras necessarias da
Igreja.

Nas reunides, devem-se observar a modéstia e a humildade. E como cremos
que Deus ndo habita em templos feitos por maos, também sabemos que, por
causa da Palavra de Deus e do uso sagrado, os lugares dedicados a Deus e ao
seu culto ndo séo profanos, mas sagrados, e 0s que neles estdo presentes
devem conduzir-se com reveréncia e com modéstia, reconhecendo que se
encontram em lugar sagrado, na presenca de Deus e de seus santos anjos.

A verdadeira ornamentacdo dos santuarios. Portanto, todo aparato, orgulho
e tudo o que seja impréprio a humildade, a disciplina e a modéstia cristas, deve
ser banido dos santuarios e lugares de oracdo dos cristdos. Pois, a verdadeira
ornamentacao das igrejas ndo consiste em marfim, ouro e pedras preciosas, mas
na frugalidade, na piedade e nas virtudes daqueles que estdo na Igreja. Que
todas as coisas sejam feitas com decéncia e ordem na igreja e, finalmente, que
todas as coisas concorram para a edificacao.

Culto na linguagem comum. Calem-se, pois, todas as linguas estranhas nas
reunides de culto, e sejam todas as coisas expressas nha lingua do povo,
compreendida por todas as pessoas presentes.

23.Das oracOes da Igreja, do cantico e das horas candnicas

49




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Vernéaculo. Certo € que se permite a quem quer que seja orar em particular em
qualquer lingua que entenda, mas as oracfes publicas nas reunides de culto
devem ser feitas em vernaculo, a lingua conhecida do povo. Orac¢ao. Que todas
as oracOes dos fiéis sejam dirigidas somente a Deus, pela mediacdo Unica de
Cristo, procedentes da fé e do amor. O sacerdécio de Cristo, o Senhor, e a
verdadeira religido proibem invocar os santos no céu, ou usa-los como
intercessores. Devem-se fazer oragfes pelos magistrados, pelos reis e por todos
guantos estéo investidos de autoridade, pelos ministros da Igreja e por todas as
necessidades das igrejas. Em calamidades, especialmente em se tratando da
Igreja, deve-se orar sem cessar, tanto em particular como publicamente.

Oracao livre. Ademais, deve a oracdo ser voluntaria, sem constrangimento e
nao buscar recompensa. Ndo convém mesmo que se limite, supersticiosamente
a oracao a um lugar, como se nao fosse permitido orar em qualquer lugar, exceto
num templo. Nem é necessario que as oracdes publicas sejam as mesmas
guanto a forma e ao tempo, em todas as igrejas. Que cada igreja use de
liberdade neste sentido. Diz Socrates, em sua historia: “Em todas as regides do
mundo ndo encontrareis duas igrejas, que concordem inteiramente quanto a
oracao” (Hist. ecclesiast. V. 22,57). Os autores de tais diferencas — é de supor-
se — foram aqueles, que se encontravam a frente das igrejas em certas ocasides.
No entanto, se concordam, recomenda-se com insisténcia que o exemplo seja
imitado por outras.

O método para as oracdes publicas. Como em todas as coisas, também nas
oracdes publicas deve haver um padrao, a fim de que ndo se tornem longas
demais e cansativas. A maior parte das reunibes de culto deve, portanto,
destinar-se ao ensino evangélico, tomando-se o0 cuidado para que a
congregacao nao se aborreca com as ora¢des muito longas, de forma que ao
chegar a hora de ouvir a pregacdo do Evangelho, os presentes, ja exaustos,
deixem a reunido ou gueiram suprimi-la. Para tais pessoas 0 sermao parece
muito longo, quando de outra forma, seria breve. Convém, pois, que 0s
pregadores saibam manter a medida.

Cantico. De igual forma, deve o cantico ser usado com moderagéo no culto. O
Cantico chamado Gregoriano encerra muitas coisas tolas; dai com justa razdo
ser ele rejeitado por muitas de nossas igrejas. Nao se deve condenar as igrejas,
gue embora tendo bom serm&o ndo tém um bom cantico. Nem todas podem
contar com a vantagem de ter boa musica. Sabemos pelo testemunho da
antiguidade que se o habito de cantar é muito velho nas Igrejas Orientais, sO
tardiamente foi aceito no Ocidente.

Horas candnicas. A antiguidade nada conhecia das horas canénicas, isto €, das
oracdes preparadas para certas horas do dia, cantadas ou recitadas, pelos
papistas, 0 que se comprova pelos seus breviarios e por outras fontes. Ha nelas
nao poucos absurdos, dos quais nada direi mais; sao elas, com razéo, omitidas
pelas igrejas que colocaram em seu lugar coisas benéficas para toda a Igreja de
Deus.

24.Dos dias santos, dos jejuns e da escolha dos alimentos

50




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

O tempo necessario para o culto. Embora ndo esteja a religido limitada pelo
tempo, contudo ndo pode ser cultivada ou praticada sem distribuicdo e arranjo
préprio do tempo. Toda igreja, portanto, escolhe determinado horario para as
oracdes publicas, a pregacdo do Evangelho e a celebracdo dos sacramentos,
ndo sendo permitido a ninguém transtornar esse horério da igreja a seu bel
prazer. Pois, a ndo ser que algum tempo livre seja reservado ao exercicio da
religido, sem davida os homens absorvidos pelos seus negdécios, estariam
afastados dela.

O Dia do Senhor. Por isso vemos que nas igrejas antigas ndo havia apenas
certas horas da semana destinadas as reunifes, mas que também o Dia do
Senhor, desde o tempo dos apostolos, fora separado para as mesmas, e para o
santo repouso, pratica essa, acertadamente preservada por nossas igrejas para
fins de culto e servigo de amor.

Supersticdo. Neste ponto, entretanto, ndo cedemos as observancias dos judeus
e as supersticdes. Pois, ndo cremos que um dia seja mais santo do que outro,
nem pensamos que 0 repouso em si mesmo seja aceitavel a Deus. Além disso,
guardamos o Dia do Senhor, e ndo o sdbado como livre observancia.

As festas de Cristo e dos santos. Ademais, se na liberdade crista, as igrejas
celebram de modo religioso a lembranca do nascimento do Senhor, a
circuncisdo, a paixao, a ressurreicdo e sua ascensao ao céu, bem como o envio
do Espirito Santo sobre os discipulos, damos-lhes plena aprovacdo. N&o
aprovamos, contudo, as festas instituidas em honra de homens ou dos santos.
Os dias santificados tém a ver com a primeira Tabua da Lei e s6 a Deus
pertencem. Finalmente, os dias santificados, instituidos em honra dos santos, 0s
quais abolimos, tém muito de absurdo e inutil, e ndo devem ser tolerados.
Entretanto, confessamos que a lembranca dos santos, em hora e lugar
apropriados, pode ser recomendada de modo aproveitavel ao povo em sermdes,
e 0S seus santos exemplos, apresentados como dignos de serem imitados por
todos.

Jejum. Ora, quanto mais seriamente a Igreja de Cristo condena a gula, a
embriaguez e toda a espécie de lascivia e intemperanca, tanto mais e com
insisténcia, recomenda-nos o jejum cristdo. Pois, jejuar nada mais é do que a
abstinéncia e moderacgéo dos piedosos e uma disciplina, cuidado e castigo de
nossa carne, exercitados segundo a necessidade do momento, pelos quais nos
humilhamos diante de Deus, privando nossa carne de seu combustivel, de modo
gue possa mais espontanea e facilmente obedecer ao Espirito. Portanto, aqueles
gue nao dao atencéo a tais coisas nao jejuam, mas imaginam que o fazem se
abarrotam o estdbmago uma vez por dia e a certa hora ou em horério prescrito
abstém-se de certos alimentos, pensando que, pelo fato de terem praticado essa
obra agradam a Deus e estao fazendo algo de bom. O jejum vem a ser um auxilio
para as oracdes dos santos e para todas as virtudes. Mas, como se vé nos livros
dos profetas, o jejum dos judeus, que se abstinham de alimento, ndo, porém, da
iniquidade, ndo agradava a Deus.

Jejum publico e particular. Ha jejum publico e pessoal. Nos tempos antigos
celebravam-se jejuns publicos, em tempos de calamidade ou em situacbes
dificeis da Igreja. Abstendo-se totalmente de alimento até o anoitecer,

51




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

dedicavam-se todo o tempo a santas oracbes, ao culto a Deus e ao
arrependimento. Eles diferiam pouco do luto, havendo frequente mencéo do
mesmo nos Profetas, especialmente em Jl 2. Tal jejum deve ser observado ainda
hoje, sempre que a Igreja se encontre em situacao dificil. Os jejuns particulares
podem ser praticados por qualquer um de nds, quando se sente afastado do
Espirito. Pois, dessa maneira, priva-se a carne de seu combustivel.

Caracteristicas do jejum. Todo jejum deve partir de um espirito livre,
espontaneo e realmente humilde, e ndo simulado, s6 para conquistar o aplauso
ou favor dos homens, e muito menos para que por meio dele pretenda o homem
ser merecedor de justica. Mas, que cada um jejue para este fim — ndo dar lugar
aos desejos da carne e servir a Deus mais fervorosamente.

Quaresma. O jejum da Quaresma tem o testemunho dos antigos, mas néo dos
escritos apostolicos, pelo que n&o deve e ndo pode ser imposto aos fiéis. E certo
gue no principio havia varias formas ou costumes de jejum. Por isso, diz Irineu,
escritor muito antigo: “Uns pensam que se deve observar o jejum somente um
dia, outros, dois dias, outros mais dias, e alguns, quarenta dias. Tal diversidade
na observancia do jejum ndo comecou em nossos tempos, porém, muito antes
de nds por agueles, suponho, que ndo se apegavam simplesmente ao que lhes
havia sido entregue desde o principio, mas passaram a outro costume por
negligéncia ou ignorancia” (Fragm. 3, ed. Stieren, I, 824 s). Além disso, Sécrates,
o historiador, diz: “Visto que n&o se encontra nenhum texto antigo acerca deste
assunto, penso gue os apostolos o deixaram a opinido de cada pessoa, de modo
gue cada qual pudesse fazer o que € bom, sem temor ou constrangimento” (Hist.
ecclesiast, V. 22,40).

A escolha dos alimentos. Quanto a escolha dos alimentos, julgamos que no
jejum se deve negar a carne tudo o que possa torna-la mais arrogante e deleita-
la mais, agucando-lhe o desejo de peixe, ou carne, ou condimentos, ou de
guloseimas e bons vinhos. Além do mais, sabemos que todas as criaturas de
Deus foram feitas para o uso e servico dos homens. Tudo o que Deus fez é bom,
devendo ser usado no temor de Deus e com moderagcdo (Gn 2.15 s). Diz o
apostolo: “Todas as coisas sdo puras para os puros” (Tt 1.15), e mais: “Comei
de tudo o que se vende no mercado, sem nada perguntardes por motivo de
consciéncia” (1 Co 10.25). O mesmo apdstolo chama a doutrina daqueles que
ensinam absteng¢ao de carnes “doutrina de demoénios”; pois “... alimentos, que
Deus criou para serem recebidos, com aclBes de gracas, pelos fiéis, e por
guantos conhecem plenamente a verdade; pois, tudo o que Deus criou € bom e,
recebido com acdes de graca, nada é recusavel” (1 Tm 4.1 ss).

Seitas. Portanto, condenamos inteiramente 0s tacianos e 0s encratitas, bem
como todos os discipulos de Eustatio, contra quem foi convocado o Sinodo
Gangrense.

25.Da catequese, do conforto e das visitas aos doentes
A juventude deve ser instruida na piedade. O Senhor ordenou ao seu povo
antigo que tivesse o maior cuidado no sentido de que a mocidade, desde a
infancia, fosse devidamente instruida, e mais do que isso, expressamente

52




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

ordenou em sua Lei, que a ensinasse e |he interpretasse os mistérios dos
sacramentos. Sabe-se pelos escritos dos evangelistas bem como dos apostolos
gue nao € menor o interesse de Deus hoje, pela juventude do povo da nova
alianca, pois claramente nos da testemunho disso, dizendo: “Deixai vir a mim os
pequeninos, ndo os embaraces, porque dos tais € o reino de Deus” (Mc 10.14).
Por isso, 0s pastores das igrejas agem de maneira a mais sabia, quando desde
cedo e com cuidado, catequizam a juventude, transmitindo-lhe os primeiros
fundamentos da fé, fielmente ensinando-lhe os rudimentos da nossa religiao pela
explicacdo dos Dez Mandamentos, do Credo Apostdlico, da Oracdo Dominicial
e da doutrina dos sacramentos, com outros principios semelhantes e tépicos
principais da nossa religido. Que a Igreja mostre a sua fé e diligéncia trazendo
as criancas para serem catequizadas, desejosa e feliz de ter seus filhos bem
instruidos.

A visitacdo dos doentes. Visto que 0os homens nunca estdo mais expostos as
mais penosas tentacdes do que quando enfraquecidos por enfermidades do
espirito ou do corpo, sendo afligidos por elas, ndo ha davida de que nada é mais
préprio aos pastores das igrejas do que zelar com o maior cuidado pelo bem-
estar do rebanho, em doencas ou fraquezas. Portanto, que visitem os enfermos,
prontamente, e que sejam chamados em tempo pelos doentes, se as
circunstancias assim o exigirem. Que os confortem e confirmem na verdadeira
fé, ajudando-os a lutar contra as perniciosas sugestfes de Satanas. Devem
também orar pelos doentes no lar, e se necessario, orar por eles também no
culto publico; e cuidem para que sintam felizes ao partir desta vida. Dissemos
anteriormente, que ndo aprovamos a visitacao papista ao doente com a extrema
uncéo, por ser absurda, ndo tendo a aprovacéo das Escrituras candnicas.

26.Do sepultamento dos fiéis e do cuidado que se deve ter com 0s
mortos; do purgatério e da aparicdo de espiritos

O sepultamento dos corpos. Sendo os corpos dos fiéis o templo do Espirito
Santo, que seguramente cremos hdo de ser ressuscitados no ultimo dia, as
Escrituras mandam que sejam entregues a terra, honrosamente e sem
supersticdo, e também que se facam referéncias honrosas aos santos, que
dormiram no Senhor, bem como se cumpram todos os deveres de piedade
familiar para com suas vilvas e 6rfaos. Nao ensinamos que se tenha qualquer
outro cuidado com os mortos. Portanto, damos énfase ao fato de que
desaprovamos o0s cinicos, que negligenciavam o0s corpos dos mortos e
descuidada e desdenhosamente os langavam a terra, nunca pronunciando uma
boa palavra acerca do falecido, ou se preocupando com os seus que ficaram.

O cuidado pelos mortos. Por outro lado, ndo aprovamos aqueles que se
preocupam excessiva e indevidamente com os mortos; que, a semelhanca dos
pagaos, lamentam os seus mortos (embora ndo censuremos o luto moderado,
gue o apostolo permite em 1 Ts 4.13, julgando até desumano nao entristecer-se
alguém de modo nenhum); e que oferecem sacrificios pelos mortos, murmuram
certas oracdes, ndo sem paramento, com o fim de, por meio de tais cerimonias,
libertar os entes queridos dos tormentos em que foram imersos pela morte, e
pensam serem capazes assim de liberta-los por meio de tal magia.

53




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

O estado da alma que deixou o corpo. Cremos que os fiéis, depois da morte
do corpo, vao diretamente para Cristo e, portanto, ndo ha necessidade de
sufragios e oracdes dos vivos pelos mortos, nem de seus oficios. Igualmente,
cremos que os incrédulos sao imediatamente lancados no inferno, do qual nédo
h& saida possivel para os impios por quaisquer oficios dos vivos.

Purgatorio. O que alguns ensinam a respeito do fogo do purgatorio se opde a
fé crista, a saber, “creio no perddo de pecados e na vida eterna”, e a perfeita
purificacdo mediante Cristo, bem como a estas palavras de Cristo, nosso Senhor:
“‘Em verdade, em verdade vos digo: Quem ouve a minha palavra e cré naquele
gue me enviou, tem a vida eterna, ndo entra em juizo, mas passou da morte para
a vida” (Jo 5.24). E estas: “Quem ja se banhou nao necessita de lavar sendo os
pés; quanto ao mais esta todo limpo” (Jo 13.10).

A aparicdo de espiritos. No tocante aos espiritos, ou as almas dos mortos, que
algumas vezes aparecem aos Vvivos e pedem a estes certos trabalhos, pelos
guais possam ser libertados, incluimos tais aparicdes entre os ludibrios, as
artimanhas e os enganos do Diabo, que, como pode transformar-se em anjo de
luz, assim se esforca para, ou transtornar a verdadeira fé, ou lancar divida sobre
a mesma. No Velho Testamento, o Senhor proibiu a busca da verdade com os
mortos e toda espécie de contacto com os espiritos (Dt 18.11). Ao rico glutéo,
gue estava em tormentos, como narra a verdade evangélica, se negou a
faculdade de voltar a seus irméos. Assim diz o divino oraculo: “Eles tém Moisés
e os profetas; ougcam-nos. Se ndo ouvem a Moisés e aos profetas, tampouco se
deixardo persuadir, ainda que ressuscite alguém dentre os mortos” (Lc 16.29 ss)

27.Dos ritos, cerimOnias e coisas indiferentes

Cerimonias e ritos. Ao povo do Velho Testamento foram dadas no passado,
certas cerimdnias, como uma espécie de instrucdo para 0s que estavam sob a
Lei, como sob um pedagogo ou tutor. Mas, quando veio Cristo, o Libertador, e a
Lei foi abolida, nds os fiéis, ndo estamos mais debaixo da Lei (Rm 6.14), e as
cerimbnias desapareceram; por isso 0s apostolos ndo quiseram conserva-las ou
restaura-las na Igreja de Cristo, a tal ponto que, abertamente declararam nao
desejarem pbr nenhuma carga sobre a Igreja. Portanto, pareceria estarmos
introduzindo e restaurando o Judaismo, se multiplicassemos as ceriménias e 0s
ritos na Igreja de Cristo, segundo o costume da Igreja antiga. Por isso, de
nenhum modo aprovamos a opinidao daqueles que pensaram que a Igreja de
Cristo deve ser regulamentada por diferentes ritos, como uma espécie de
treinamento. Pois, se 0s apostolos ndo quiseram impor ao povo cristdo
cerimbnias ou ritos, que foram indicados por Deus, quem, pergunto eu, em
perfeito juizo haveria de impor-lhes invenc¢des imaginadas pelo homem? Quanto
mais aumenta o volume de ritos na Igreja, tanto mais ela se despoja da liberdade
crista, de Cristo, e de sua fé nele, enquanto o povo busca nos ritos aquilo que
deveria buscar somente pela fé no Filho de Deus, Jesus Cristo. Por conseguinte,
basta aos crentes, alguns ritos moderados e simples, que ndo sejam contrarios
a Palavra de Deus.

Diversidade de ritos. Se nas igrejas se encontram ritos diferentes, ninguém
deve pensar que por isso estejam as mesmas em desacordo. Diz Socrates:

54




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

“Seria impossivel colocar junto no papel todos os ritos das igrejas, em todas as
cidades e paises. Nenhuma religido observa os mesmos ritos, ainda que
reconheca a mesma doutrina a respeito deles. Pois, 0s que pertencem a mesma
fé discordam entre si mesmos acerca dos ritos” (Hist. ecclesiast. V. 22, 30, 62).
Isto é 0 que diz SAcrates. E nds, hoje, tendo em nossas igrejas diferentes ritos
na celebracdo da Ceia do Senhor e em algumas outras coisas, contudo nao
discordamos na doutrina e na fé; nem &, por esse fato, rasgada em pedacos a
unidade e a comunidade de nossas igrejas. Sempre tiveram as igrejas sua
liberdade em tais ritos, como sendo coisas indiferentes. O mesmo fazemos nos
hoje.

Coisas indiferentes. Mas, a0 mesmo tempo as admoestamos a se manterem
em guarda, a fim de ndo considerarem indiferentes coisas que de fato ndo o séo,
como guerem alguns em relacdo a missa e ao uso das imagens em lugares de
culto. “Indiferente”, escreveu Sao Jerébnimo a Santo Agostinho, “é aquilo que néo
€ bom nem mau, de modo que, se vocé o fizer ou ndo fizer, ndo é justo nem
injusto”. Portanto, quando para dar validade as coisas indiferentes se torce a
confissao de fé, deixam as mesmas de ser indiferentes. Sao Paulo mostra que
esta certo o homem comer carne, desde que alguém nédo o informe de que foi
oferecida aos idolos; pois, de outra forma estaria errado, visto que comendo,
parece aprovar a idolatria (1 Co 8.9 ss; 10.25 ss).

28.Dos bens da lgreja

Os bens da Igreja e seu justo uso. A Igreja de Cristo conta com recursos
provindos da generosidade de principes e da liberalidade dos fiéis, que doaram
seus bens a Igreja. Necessita a Igreja de tais recursos, e desde os tempos
antigos tém-nos tido para a manutencao de tudo o que Ihe é necessério. Ora, 0
verdadeiro uso dos bens da Igreja era outrora, e ainda o €, o de manter o ensino
nas escolas e nas reunides religiosas, bem como o culto, ritos e edificios
sagrados; manter mestres, discipulos e ministros, juntamente com outras coisas
necessarias, e especialmente ajudar a alimentar os pobres. Administracdo. Além
disso, homens sabios e tementes a Deus, destacados na administracdo dos
negocios devem ser escolhidos para administrar legitimamente os bens da
Igreja.

O mau uso dos bens da Igreja. Mas, se por uma calamidade ou por causa da
ousadia, ignorancia ou avareza de alguns, os bens da Igreja forem malbaratados,
devem ser restaurados para o uso sagrado por homens fiéis e sabios. Pois, ndo
se pode ser conivente com o0 abuso, 0 que seria 0 maior sacrilégio. Portanto,
ensinamos que as escolas e instituicdes, que se tenham corrompido na doutrina,
no culto e na moral, devem ser reformadas, e que o0 servi¢co aos pobres deve ser
organizado de uma forma responsavel, prudente e de boa fé.

29.Do celibato, casamento e administracdo dos negdcios domésticos.
Pessoas solteiras. Os que tém do céu o dom do celibato, de modo que, de
coracdo ou de toda a alma podem ser puros e continentes e ndo sédo levados
pelos ardores do sexo, sirvam ao Senhor nessa vocagao, enquanto se sentirem

55




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

dotados do dom divino. E ndo se julguem melhores do que os outros, mas sirvam
0 Senhor continuamente em simplicidade e humildade (1 Co 7.7 ss). Estes estdo
mais aptos a lidar com as coisas divinas do que aqueles que se distraem com 0s
interesses particulares de uma familia. Mas, no caso de ser-lhes retirado o dom,
e sentirem um duravel ardor, lembrem-se das palavras do apdstolo: “E melhor
casar do que viver abrasado” (1 Co 7.9).

Casamento. O casamento (que € o remédio da incontinéncia e € a prépria
continéncia) foi instituido pelo Senhor Deus mesmo, que o abencoou da maneira
mais generosa, e que desejou que o homem e a mulher se unissem um ao outro
inseparavelmente e vivessem juntos em completo amor e concordia (Mt 19.4 ss).
Sobre isso sabemos o que disse o apostolo: “Digno de honra entre todos seja o
matrimonio, bem como o leito sem macula” (Hb 13.4). E outra vez: “Se a virgem
se casar, por isso ndo peca” (1 Co 7.28).

As seitas. Condenamos, portanto, a poligamia e os que condenam o segundo
casamento.

Como deve ser contraido o casamento. Ensinamos que o casamento deve ser
contraido legalmente no temor do Senhor, e ndo contra as leis, que proibem
certos graus de consanguinidade, a fim de que o casamento ndo seja incestuoso.
O casamento deve ser feito com o consentimento dos pais, ou dos que estdo em
lugar dos pais, e acima de tudo para o fim para o qual o Senhor instituiu o
casamento. Além disso, devem conservar-se santos, com a maxima fidelidade,
piedade, amor e pureza dos que se uniram. Portanto, evitem-se as discussoes,
as dissens0es, a lascivia e o adultério.

Forum matrimonial. Devem estabelecer-se cortes legais na Igreja, tendo juizes
santos, que possam cuidar dos casamentos, reprimir a impureza e a
imprudéncia, diante dos quais se resolvam os conflitos matrimoniais.

A criacdo dos filhos. Devem os filhos ser criados pelos pais, no temor do
Senhor; e devem o0s pais prover o sustento dos seus filhos, lembrando-se do que
disse o apdstolo: “Ora, se alguém nao tem cuidado dos seus e especialmente
dos de sua propria casa, tem negado a fé, e é pior do que o descrente” (1 Tm
5.8). Mas, devem principalmente ensinar a seus filhos para terem uma carreira
ou profissées honestas com que possam manter-se a si mesmos. Devem
conserva-los afastados da ociosidade, e em tudo inculcar neles a verdadeira fé
em Deus, a fim de que, pela falta de confianca ou demasiada seguranca ou pela
feia avareza venham a tornar-se dissolutos, e a fracassar na vida.

Alids, é muito certo que as obras praticadas pelos pais com verdadeira fé,
mediante os deveres domésticos e administracado de sua casa, sao, aos olhos
de Deus, santas e verdadeiramente boas obras. Ndo sdo menos agradaveis a
Deus do que as oracfes, 0s jejuns e as obras de beneficéncia. Pois, assim
ensinou o apostolo em suas epistolas, especialmente nas dirigidas a Timéteo e
a Tito. E com o mesmo apostolo incluimos entre os ensinos de demonios a
doutrina dos que proibem o casamento e abertamente o criticam ou
indiretamente o desacreditam, como se nao fosse santo e puro.

56




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

Execramos também, a vida impura dos solteiros, a lascivia secreta ou as claras,
e a fornicacdo dos hipdcritas, que simulam continéncia, sendo 0s mais
incontinentes de todos. A todos estes julgara Deus. Nao desaprovamos as
riquezas dos que as possuem, quando sdo piedosos e fazem bom uso delas.
Mas, rejeitamos a seita dos Apostdlicos, etc.

30.Da magistratura
A magistratura vem de Deus. A magistratura em todas as suas formas foi
instituida por Deus mesmo para a paz e a tranquilidade do género humano,
devendo, pois, ter o lugar mais importante no mundo. Se o magistrado for inimigo
da Igreja podera entravar a sua acao e perturbéd-la muito; mas sendo amigo ou
membro da Igreja, torna-se 0 mais Util e excelente entre os seus membros,
podendo ajuda-la muito e dar-lhe assisténcia melhor do que todos os demais.

O dever do magistrado. O principal dever do magistrado € garantir e preservar
a paz e a tranquilidade publica. Indubitavelmente, ele nunca realizara isso com
tanto sucesso como quando é de fato temente a Deus e religioso. Quer isso
dizer, quando segundo o exemplo dos mais santos reis e principes do povo do
Senhor, promove o0 magistrado a pregacao da verdade e a fé sincera, extirpa as
mentiras e toda a supersticdo, juntamente com toda impiedade e idolatria e
defende a Igreja de Deus. Certamente, ensinamos que o cuidado da religido
pertence especialmente ao santo magistrado.

Tenha ele, pois, em suas méos a Palavra de Deus, tomando cuidado de que néo
se ensine nada contrario a mesma. Governe também o povo, que lhe foi confiado
por Deus, por meio de boas leis, elaboradas segundo a Palavra de Deus,
conservando-o na disciplina, no dever e na obediéncia. Exerca o seu oficio de
magistrado, julgando com justica. Ndo faca acepcdo de pessoas, nem aceite
subornos. Proteja as vilvas, os 0rfaos e os aflitos. Use sua autoridade para punir
0S criminosos e até bani-los, bem como aos impostores e barbaros. Pois, ndo é
sem motivo que ele traz a espada. (Rm 13.4).

Portanto, desembainhe a espada de Deus contra todos os malfeitores,
sediciosos, ladrbes, homicidas, opressores, blasfemadores, perjuros, e contra
todos aqueles, a quem Deus lhe ordenou punir e mesmo executar. Reprima os
hereges incorrigiveis (verdadeiramente heréticos), que ndo cessam de blasfemar
contra a majestade de Deus, e de perturbar e mesmo pdr em perigo a Igreja de
Deus.

Guerra. E, se for necessério preservar pela guerra a seguranga do povo, que o
magistrado declare guerra em nome de Deus, desde que tenha primeiramente
procurado por todos os meios possiveis fazer a paz, ndo podendo, pois, salvar
seu povo a nao ser pela guerra. Quando, pela fé pratica o0 magistrado estas
coisas, serve a Deus por aquelas obras, que sao verdadeiramente boas, e
recebe a béncao do Senhor.

Condenamos os Anabaptistas que, a0 negarem possa o cristdo exercer o oficio
de magistrado, negam também que o0 homem possa ser, com justica, condenado

57




ELLACRISTA.WORDPRESS.COM

a morte pelo magistrado, ou que este possa declarar guerra, ou que se prestem
juramentos ao magistrado, e coisas semelhantes.

O dever dos suditos. Como Deus efetua a seguranca do povo através do
magistrado, a quem deu ao mundo para ser como uma espécie de pai, assim
ordena a todos os subditos que reconhecam este favor de Deus no magistrado.
Que os suditos, pois, honrem e respeitem o magistrado como ministro de Deus;
gue o estimem, colaborem com ele, orem por ele como por um pai, e obedecam
as suas decisdes justas e legitimas. Finalmente, paguem fiel e prontamente
todos 0s impostos e taxas e todos os demais direitos. E se a seguranca publica
do pais e a justica o exigirem, e vir-se o magistrado obrigado a empreender uma
guerra, deem até suas vidas e derramem 0 seu sangue pela seguranca publica
e pela do magistrado. E o facam em nome de Deus, espontaneamente, com
bravura e alegria. Pois, quem se opde ao magistrado provoca contra si mesmo
a severa ira de Deus.

Seitas e sedicdes. Condenamos, portanto, todos quantos desprezam o
magistrado — os rebeldes, os inimigos do estado, os vildes sediciosos, enfim,
todos 0s que aberta ou astuciosamente se recusam a cumprir qualquer das
obrigacdes, que Ihes competem. Oramos a Deus, nosso mui misericordioso Pai
do Céu, para que abencoe 0s governantes, a nés e a todo o seu povo, mediante
Jesus Cristo, nosso unico Senhor e Salvador, a quem seja o louvor e a gléria, e
as acles de gracas, para todo o sempre. Amém.

Texto de: O Livro de Confissdes, (Sao Paulo, Missdo Presbiteriana do Brasil
Central, 1969).

Revisado por Ewerton B. Tokashiki

58




