
ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

1 
 

A Segunda Confissão Helvética 

Elaborada em 1562 por Heinrich Bullinger, publicada em 1566 por Frederico III 
da Palatina, adotada pelas Igrejas Reformadas da Suíça, França, Escócia, 
Hungria, Polônia e outras. 

  

1. Da Sagrada Escritura como a verdadeira Palavra de Deus 
Escritura Canônica. Cremos e confessamos que as Escrituras Canônicas dos 
santos profetas e apóstolos de ambos os Testamentos são a verdadeira Palavra 
de Deus, e têm suficiente autoridade de si mesmas e não dos homens. O próprio 
Deus falou aos patriarcas, aos profetas e aos apóstolos, e ainda nos fala a nós 
pelas Santas Escrituras. 

E nesta Escritura Sagrada a Igreja Universal de Cristo tem a mais completa 
exposição de tudo o que se refere à fé salvadora e à norma de uma vida aceitável 
a Deus; e a esse respeito é expressamente ordenado por Deus que a ela nada 
se acrescente ou dela nada se retire. 

A Escritura ensina plenamente toda a piedade. Julgamos, portanto, que 
destas Escrituras devem derivar-se a verdadeira sabedoria e piedade, a reforma 
e o governo das igrejas, também a instrução em todos os deveres da piedade; 
enfim, a confirmação de doutrinas e a refutação de todos os erros, assim como 
todas as exortações segundo a palavra do apóstolo: ‘Toda Escritura é inspirada 
por Deus e útil para o ensino, para a repreensão”, etc. (2 Tm 3.16-17). E ainda: 
“Escrevo-te estas cousas”, diz o apóstolo a Timóteo, “para que fiques ciente de 
como se deve proceder na casa de Deus”, etc. (1 Tm 3.14-15). 

A Escritura é a Palavra de Deus. O mesmo apóstolo diz aos Tessalonicenses: 
“Tendo vós recebido a palavra que de nós ouvistes, que é de Deus, acolhestes, 
não como palavra de homens, e, sim, como, em verdade é, a palavra de Deus”, 
etc. (1 Ts 2.13). E o Senhor disse no Evangelho: “Não sois vós os que falais, 
mas o Espírito de vosso Pai é quem fala em vós” (Mt 10.20); portanto, “quem vos 
der ouvidos, ouve-me a mim; e, quem vos rejeitar, a mim me rejeita; quem, 
porém, me rejeitar, rejeita aquele que me enviou”, (Mt 10.40; Lc 10.16; Jo 13.20). 

A pregação da Palavra de Deus é a Palavra de Deus. Portanto, quando esta 
Palavra de Deus é agora anunciada na Igreja por pregadores legitimamente 
chamados, cremos que a própria Palavra de Deus é anunciada e recebida pelos 
fiéis; e que nenhuma outra Palavra de Deus pode ser inventada, ou esperada do 
céu: e que a própria Palavra anunciada é que deve ser levada em conta e não o 
ministro que a anuncia, pois, mesmo que este seja mal e pecador, contudo a 
Palavra de Deus permanece boa e verdadeira. 

Nem pensamos que a pregação exterior deve ser considerada infrutífera pelo 
fato de a instrução na verdadeira religião depender da iluminação interior do 
Espírito; porque está escrito: “Não ensinará jamais cada um ao seu próximo… 
porque todos me conhecerão” (Jr 31.34), e “nem o que planta é alguma cousa, 
nem o que rega, mas Deus que dá o crescimento”, (1 Co 3.7). Pois, ainda que 
ninguém possa vir a Cristo, se não for levado pelo Pai (cf. Jo 6.44), se não for 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

2 
 

interiormente iluminado pelo Espírito Santo, sabemos, contudo que é da vontade 
de Deus que sua palavra seja pregada também externamente. Deus poderia, na 
verdade, pelo seu Santo Espírito, ou diretamente pelo ministério do anjo, sem o 
ministério de São Pedro, ter ensinado a Cornélio (cf. At 10.1 ss); não obstante, 
ele o envia a São Pedro, a respeito de quem o anjo diz: “Ele te dirá o que deves 
fazer” (cf. At 11.14). 

A iluminação interior não elimina a pregação exterior. Aquele que ilumina 
interiormente dando aos homens o Espírito Santo é o mesmo que deu aos 
discípulos este mandamento: “Ide por todo o mundo e pregai o Evangelho a toda 
criatura” (Mc 16.5). E assim, em Filipos, São Paulo pregou a Palavra 
externamente a Lídia, vendedora de púrpura; mas o Senhor, internamente, abriu 
o coração da mulher (At 16.14). E o mesmo São Paulo, numa bela gradação, em 
Rm 10.17, chega, afinal, a esta conclusão: “E assim, a fé vem pela pregação e 
a pregação pela palavra de Cristo”. 

Reconhecemos, entretanto, que Deus pode iluminar quem ele quiser e quando 
quiser, mesmo sem ministério externo, pois isso está em seu poder; mas aqui 
falamos da maneira usual de instruir os homens, que nos foi comunicado por 
Deus, tanto por mandamento como pelo exemplo. 

Heresias. Detestamos, portanto, todas as heresias de Artêmon, dos maniqueus, 
dos valentinianos, de Cerdon e dos marcionitas, os quais negaram que as 
Escrituras procediam do Espírito Santo; ou não aceitaram algumas partes delas, 
ou as interpelaram e corromperam. 

Apócrifos. Contudo, não dissimulamos o fato de que certos livros do Velho 
Testamento foram chamados Apócrifos pelos antigos autores, e Eclesiásticos 
por outros, porquanto alguns admitiam que fossem lidos nas igrejas, não, porém, 
invocados para confirmar a autoridade da fé. Assim também Santo Agostinho, 
em sua De Civitate Dei, livro 18, cap. 38, observa que “nos livros dos Reis, 
nomes e livros de certos profetas são citados”; mas acrescenta que “eles não se 
encontram no Cânon”; e que “os livros que temos são suficientes para a 
piedade”. 

  

2. Da interpretação das Escrituras Sagradas; e dos santos padres, dos 
concílios e das tradições 

A verdadeira interpretação da Escritura. O Apóstolo São Pedro disse que as 
Escrituras Sagradas não são de interpretação particular (2 Pe 1.20). Assim não 
aprovamos quaisquer interpretações; pelo que nem reconhecemos como a 
verdadeira ou genuína interpretação das Escrituras a que se chama 
simplesmente a opinião da Igreja Romana, isto é, a que os defensores da Igreja 
Romana claramente sustentam que deve ser imposta à aceitação de todos. Mas 
reconhecemos como ortodoxa e genuína a interpretação da Escritura que é 
retirada das próprias Escrituras segundo o gênio da língua em que elas foram 
escritas, segundo as circunstâncias em que foram registradas, e pela 
comparação de muitíssimas passagens semelhantes e diferentes, e que 
concorda com a regra de fé e amor, e mais contribui para a glória e a salvação 
dos homens. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

3 
 

Interpretação dos santos padres. Por isso, não desprezamos as 
interpretações dos santos padres gregos e latinos, nem rejeitamos as suas 
discussões e os seus tratados sobre assuntos sagrados, sempre que concordem 
com as Escrituras; mas respeitosamente divergimos deles, quando neles 
encontramos coisas estranhas às Escrituras ou contrárias a elas. E não julgamos 
fazer-lhes qualquer injustiça nesta questão, visto que todos eles, unanimemente, 
não procuram igualar seus escritos com as Escrituras Canônicas, mas nos 
mandam verificar até onde eles concordam com elas ou delas discordam, 
aceitando o que está de acordo com elas e rejeitando o que está em desacordo. 

Concílios. Nessa mesma ordem colocam-se também as definições e cânones 
dos concílios. 

Por esse motivo, nas controvérsias religiosas não aceitamos como imposição as 
simples opiniões dos Santos Padres ou os decretos dos concílios; muito menos, 
os costumes herdados ou, até o fato de ser uma opinião partilhada por uma 
multidão ou consagrada por um longo tempo. Quem é o juiz? Portanto, em 
questão de fé, não admitimos juiz algum, a não ser o próprio Deus, que, pelas 
Santas Escrituras, proclama o que é verdadeiro, o que é falso, o que deve ser 
seguido ou o que deve ser evitado. Assim, apoiamo-nos exclusivamente nos 
julgamentos de homens espirituais, por eles tomados à Palavra de Deus. 
Jeremias e outros profetas condenaram severamente os concílios de sacerdotes 
estabelecidos contra a lei de Deus; e nos advertiram diligentemente que não 
ouvíssemos os nossos pais, nem trilhássemos os seus caminhos, porque eles, 
andando segundo suas próprias invenções se desviaram da lei de Deus. 

Tradições de homens. Rejeitamos, igualmente, as tradições humanas, mesmo 
que venham adornadas de títulos atraentes, como se fossem divinas e 
apostólicas, entregues à Igreja de viva voz pelos apóstolos e, como pelas mãos 
de varões apostólicos, aos bispos que os sucederam, as quais, quando 
comparadas com as Escrituras delas discrepam, e por essa discrepância 
revelam que, de modo nenhum, são apostólicas. Como os apóstolos não se 
contradisseram entre si quanto à doutrina, assim os varões apostólicos não 
ensinaram nada contrário aos apóstolos. Ao contrário, seria ímpio afirmar que os 
apóstolos, de viva voz, tivessem ensinado coisas contrárias aos seus escritos. 
São Paulo afirma claramente que ele ensinava as mesmas coisas em todas as 
igrejas (1 Co 4.17). E mais: “Porque nenhuma outra cousa vos escrevemos, além 
das que ledes e bem compreendeis” (2 Co 1.13). Também, em outra passagem, 
testifica que ele e seus discípulos – a saber, os varões apostólicos – andavam 
do mesmo modo e, ligados pelo mesmo Espírito, faziam todas as coisas (2 Co 
12.18). Os judeus também tiveram, no passado, as tradições dos seus anciãos, 
mas essas tradições foram severamente repetidas pelo Senhor, que mostrou 
que a sua observância põe entraves à lei de Deus, e que por meio delas Deus é 
em vão adorado (Mt 15.1 ss; Mc 7.1 ss) 

  

3. De Deus, sua unidade e trindade 
Deus é uno. Cremos e ensinamos que Deus é um em essência ou natureza, 
subsistindo por si mesmo, todo suficiente em si mesmo, invisível, incorpóreo, 
imenso, eterno, criador de todas as coisas, visíveis e invisíveis, o supremo-bem, 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

4 
 

vivo, vivificador e preservador de todas as coisas, onipotente e supremamente 
sábio, clemente ou misericordioso, justo e verdadeiro. Abominamos a pluralidade 
de deuses, porque está claramente escrito: “O Senhor nosso Deus é o único 
Senhor” (Dt 6.4). “Eu sou o Senhor teu Deus. Não terás outros deuses diante de 
mim” (Êx 20.2-3). “Eu sou o Senhor, e não há outro; além de mim não há Deus. 
Deus justo e Salvador não há além de mim” (Is 45.5.21). “Senhor, Senhor Deus 
compassivo, clemente e longânime, e grande em misericórdia e fidelidade” (Êx 
34.6). 

Deus é trino. Entretanto, cremos e ensinamos que o mesmo Deus imenso, uno 
e indiviso é inseparavelmente e sem confusão, distinto em pessoas – Pai, Filho 
e Espírito Santo – e, assim como o Pai gerou o Filho desde a eternidade, o Filho 
foi gerado por inefável geração, e o Espírito Santo verdadeiramente procede de 
um e outro, desde a eternidade e deve ser com ambos adorado. 

Assim, não há três deuses, mas três pessoas, consubstanciais, coeternas e 
coiguais, distintas quanto às hipóstases e quanto à ordem, tendo uma 
precedência sobre a outra, mas sem qualquer desigualdade. Segundo a 
natureza ou essência, acham-se tão unidas que são um Deus, e a essência 
divina é comum ao Pai, ao Filho e ao Espírito Santo. 

A Escritura ensina-nos manifesta distinção de pessoas, quando o anjo diz, entre 
outras coisas, à bem-aventurada Virgem; “Descerá sobre ti o Espírito Santo e o 
poder do Altíssimo te envolverá com a sua sombra; por isso também o ente santo 
que há de nascer, será chamado Filho de Deus” (Lc 1.35). E, igualmente, no 
batismo de Cristo, ouve-se uma voz do céu a seu respeito, dizendo: “Este é o 
meu Filho amado” (Mt 3.17). O Espírito Santo também apareceu em forma de 
pomba (Jo 1.32). E, quando o Senhor mesmo mandou os apóstolos batizarem, 
mandou-os batizar “em nome do Pai e do Filho e do Espírito Santo” (Mt 28.19). 
Em outra parte do Evangelho, diz ele: “O Espírito Santo, a quem o Pai enviará 
em meu nome” (Jo 14.26). E noutro lugar: “Quando, porém, vier o Consolador, 
que eu vos enviarei da parte do Pai, o Espírito da verdade, que dele procede, 
esse dará testemunho de mim”, etc. (Jo 15.26). Em resumo, recebemos o Credo 
dos Apóstolos, porque ele nos comunica a verdadeira fé. 

Heresias. Portanto, condenamos judeus e maometanos, e todos quantos 
blasfemam da Trindade santa e digna de adoração. Condenamos, também, 
todas as heresias e os heréticos que ensinam que o Filho e o Espírito Santo são 
Deus apenas de nome, e ainda que há algo criado e subserviente, ou 
subordinado a outro, na Trindade, e que nela há algo desigual, maior ou menor, 
corpóreo ou corporeamente concebido, diferente quanto aos costumes ou à 
vontade, confuso ou solitário, como se o Filho e o Espírito Santo fossem os 
sentimentos e propriedades de um Deus o Pai, como pensavam os 
monarquistas, os novacianos, Praxeas, os patripassianos, Sabélio, Paulo de 
Samosata, Êcio, Macedônio, os antropomorfitas, Ário e outros semelhantes. 

  

4. Dos ídolos ou imagens de Deus, de Cristo e dos santos 
Imagens de Deus. Visto que Deus como Espírito é, em essência, invisível e 
imenso, não pode, certamente, ser expresso por qualquer arte ou imagem. Por 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

5 
 

essa razão, não tememos afirmar com a Escritura que imagens de Deus não 
passam de mentiras. Assim, rejeitamos não somente os ídolos dos gentios, mas 
também as imagens dos cristãos. 

Imagens de Cristo. Embora Cristo tenha assumo a natureza humana, não a 
assumiu para fornecer modelo a escultores e pintores. Afirmou que não veio 
“revogar a lei ou os profetas” (Mt 5.17). E as imagens são proibidas pela lei e 
pelos profetas (Dt 4.15; Is 44.9). Afirmou que a sua presença corporal não seria 
de proveito para a Igreja, e prometeu que estaria junto de nós, para sempre, pelo 
seu Espírito (Jo 16.7). Quem, pois, haveria de crer que uma sombra ou 
semelhança de seu corpo traria qualquer benefício para as almas piedosas? (2 
Co 5.5). Se ele vive em nós pelo seu Espírito, somos já os templos de Deus (1 
Co 3.16). Mas, “que ligação há entre o santuário de Deus e os ídolos?” (2 Co 
6.16). 

Imagens de santos. E desde que os espíritos bem-aventurados e os santos do 
céu, quando viviam aqui na terra, rejeitaram qualquer culto de si mesmos (At 
3.12 ss; 14.11 ss; Ap 14.7; 22.9) e condenaram as imagens, poderá alguém 
achar plausível que os santos e anjos celestiais se agradem com suas imagens, 
diante das quais os homens se ajoelham, descobrem as cabeças e dispensam 
outras honras? 

Para instruir os homens na religião e relembrá-los das coisas divinas e da sua 
salvação, o Senhor ordenou que se pregasse o Evangelho (Mc 16.15) – e não 
que se pintassem quadros para ensinar os leigos. Instituiu também os 
sacramentos, mas em nenhum lugar estabeleceu imagens. 

A escritura dos leigos. Demais, para onde quer que volvamos os olhos, vemos 
as criaturas de Deus, vivas e verdadeiras ao nosso olhar, as quais, se bem 
examinadas como convém, causam ao observador uma impressão muito mais 
viva do que todas as imagens ou pinturas vãs, imóveis, frágeis e mortas, feitas 
pelos homens, das quais com razão disse o profeta: “Têm olhos, e não vêem” 
(Sl 115.5). 

Lactâncio, Epifânio e Jerônimo. Por isso aprovamos a opinião de Lactânio, 
escritor antigo, que diz: “Indubitavelmente nenhuma religião existe onde há uma 
imagem”. Afirmamos, também, que o bem-aventurado bispo Epifânio procedeu 
bem quando, ao encontrar nas portas de uma igreja um véu no qual estava 
pintada uma figura que se dizia ser de Cristo ou de algum santo, rasgou-o e o 
arrancou dali, por ver, contra a autoridade da Escritura, a figura de um homem 
afixada na Igreja de Cristo. Por isso, ele ordenou que dali por diante tais véus, 
que eram contrários à nossa religião, não fossem afixados na Igreja de Cristo, 
mas antes fossem removidas essas coisas duvidosas, indignas da Igreja de 
Cristo e dos fiéis. Além disso, aprovamos esta afirmação de Santo Agostinho 
sobre a verdadeira religião: “Não seja a nossa religião um culto de obras 
humanas: os próprios artistas que as fazem são melhores do que elas; no 
entanto, não devemos adorá-los” (De Vera Religione, IV, 108). 

  



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

6 
 

5. Da adoração, do culto e da invocação de Deus por Jesus Cristo, 
único Mediador 

Somente Deus deve ser adorado e cultuado. Ensinamos que somente o 
verdadeiro Deus deve ser adorado e cultuado. Esta honra não concedemos a 
nenhum outro, segundo o mandamento do Senhor: “Ao Senhor teu Deus 
adorarás, e só a ele darás culto” (Mt 4.10). Sem dúvida, todos os profetas 
censuraram severissimamente o povo de Israel todas as vezes que este adorou 
e cultuou deuses estranhos e não o único Deus verdadeiro. E ensinamos que 
Deus deve ser adorado e cultuado como ele mesmo nos ensinou a cultuá-lo, a 
saber, “em Espírito e em verdade” (Jo 4.23 ss), e não com qualquer superstição, 
mas com sinceridade, segundo a sua Palavra; para que, em tempo algum, não 
venha ele a dizer-nos: “Quem vos requereu o só pisardes os meus átrios?” (Is 
1.12; Jr 6.20). São Paulo também diz: “Deus não é servido por mãos humanas, 
como se de alguma cousa precisasse”, etc. (At 17.25). 

Só Deus deve ser invocado pela exclusiva mediação de Cristo. Em todas as 
crises e provações de nossa vida invocamos somente a ele e isso pela mediação 
de Jesus Cristo, nosso único mediador e intercessor. Eis o que nos é claramente 
ordenado: “Invoca-me no dia da angústia: eu te livrarei, e tu me glorificarás” (Sl 
50.15). Temos uma promessa generosíssima do Senhor, que disse: “Se pedirdes 
alguma cousa ao Pai, ele vo-la concederá em meu nome” (Jo 16.23), e: “Vinde 
a mim todos os que estais cansados e sobrecarregados, e eu vos aliviarei” (Mt 
11.28). Está escrito: “Como, porém, invocarão aquele em que não creram?” (Rm 
10.14). Nós cremos em um só Deus, e só a ele invocamos, e o fazemos mediante 
Cristo. “Porquanto há um só Deus, diz o Apóstolo, e um só Mediador entre Deus 
e os homens, Jesus Cristo, homem” (1 Tm 2.5). Também se diz: “Se, todavia, 
alguém pecar, temos Advogado junto ao Pai, Jesus Cristo, o justo”, etc. (1 João 
2.1). 

Os santos não devem ser adorados, cultuados ou invocados. Por essa razão 
não adoramos, nem cultuamos nem invocamos os santos dos céus, nem outros 
deuses, nem os reconhecemos como nossos intercessores ou mediadores 
perante o Pai que está no céu. Deus e Cristo, o Mediador, nos são suficientes. 
Nem concedemos a outros a honra que é devida somente a Deus e ao seu Filho, 
porque ele claramente disse: “A minha glória, pois, não a darei a outrem” (Is 
42.8). E porque São Pedro disse: “Porque abaixo do céu não existe nenhum 
outro nome, dado entre os homens, pelo qual importa que sejamos salvos”, a 
não ser o nome de Cristo (At 4.12). Nele, os que dão seu assentimento pela fé 
não buscam coisa alguma além de Cristo. 

A honra devida aos santos. Entretanto, não desprezamos os santos nem os 
tratamos como seres vulgares. Reconhecemo-los como membros vivos de Cristo 
e amigos de Deus, que venceram gloriosamente a carne e o mundo. Por isso 
nós os amamos como irmãos e também os honramos; não, porém, com qualquer 
espécie de culto, mas os encaramos com apreciação e respeito e com justos 
louvores. Também os imitamos, pois com ardentíssimos anseios e súplicas 
desejamos ser imitadores da sua fé e das suas virtudes, partilhar com eles a 
salvação eterna, habitar eternamente com eles na presença de Deus e regozijar-
nos com eles em Cristo. Neste ponto aprovamos o que diz Santo Agostinho: 
“Não seja a nossa religião um culto dos mortos. Pois, se viveram vidas santas, 
não devemos supor que estejam à procura de tais honras; ao contrário, querem 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

7 
 

que adoremos aquele por cuja iluminação eles se alegram de que sejamos 
conservos dos seus méritos. Devem, portanto, ser honrados pela imitação, e não 
adorados por religião” etc. (De Vera Religione, LV, 108). 

Relíquias dos santos. Muito menos cremos que as relíquias dos santos devem 
ser adoradas ou cultuadas. Aqueles santos antigos pareciam ter honrado 
suficientemente seus mortos, se de modo decente tinham entregado seus restos 
mortais à terra, depois que os espíritos subiram ao alto. E consideravam que as 
mais nobres relíquias de seus ancestrais eram suas virtudes, sua doutrina e sua 
fé, as quais, como eles as recomendavam pelo louvor dos seus mortos, assim 
se esforçavam para imitá-las enquanto viviam na terra. 

Juramento só pelo nome de Deus. Aqueles homens antigos não juravam 
senão pelo nome do único Deus, Javé, como ordenava a lei divina. Como por 
ela é proibido jurar pelo nome de deuses estranhos (Êx 23.13; Dt 10.20), assim 
não juramos em nome dos santos, como se exige de nós. Rejeitamos, portanto, 
em todas estas questões, uma doutrina que atribui mais do que o devido aos 
santos que estão nos céus. 

  

6. Da providência de Deus 
Todas as coisas são governadas pela providência de Deus. Cremos que tudo 
o que há no céu e na terra, e em todas as criaturas, é preservado e governado 
pela providência deste Deus sábio, eterno e onipotente. Davi o testifica e diz: 
“Excelso é o Senhor acima de todas as nações, e a sua glória acima dos céus. 
Quem há semelhante ao Senhor nosso Deus, cujo trono está nas alturas; que se 
inclina para ver o que se passa no céu e sobre a terra?” (Sl 113.4 ss). Outra vez: 
“Esquadrinhas… todos os meus caminhos. Ainda a palavra me não chegou à 
língua, e tu, Senhor, já a conheces toda” (Sl 139.3 ss). São Paulo também 
testifica e declara: “Nele vivemos, e nos movemos, e existimos” (At 17.28), e 
“dele e por meio dele e para ele são todas as cousas” (Rom 11, 36). Portanto 
Santo Agostinho, muito acertadamente e segundo a Escritura, declarou em seu 
livro De Agone Christi, cap. 8: “O Senhor disse: ‘Não se vendem dois pardais por 
um asse? e nenhum deles cairá em terra sem o consentimento de vosso Pai’” 
(Mt 10.29). Assim falando, ele quis mostrar que aquilo que os homens 
consideram de valor insignificante é governado pela onipotência de Deus. 
Porquanto aquele que é a verdade diz que as aves do céu são alimentadas por 
ele e os lírios do campo são vestidos por ele; e diz também, que os cabelos de 
nossa cabeça estão contados (Mt 6.26 ss). 

Os Epicureus. Condenamos, portanto, os epicureus que negam a providência 
de Deus e todos quantos blasfemem dizendo que Deus está ocupado com os 
céus e nem nos vê, nem vê nossos interesses, nem cuida de nós. Davi, o rei-
profeta, também os condenou, quando disse: “Senhor, até quando exultarão os 
perversos? Dizem: O Senhor não vê; nem disso faz caso o Deus de Jacob. 
Atendei, ó estúpidos dentre o povo; e vós insensatos, quando sereis prudentes? 
O que fez o ouvido, acaso não ouvirá? e o que formou os olhos, será que não 
enxerga?” (Sl 94, 3.7-9). 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

8 
 

Os meios não devem ser desprezados. Entretanto, não desprezamos como 
inúteis os meios pelos quais opera a providência divina, mas ensinamos que 
devemos acomodar-nos a eles, na medida em que nos são recomendados na 
Palavra de Deus. Eis por que desaprovamos as afirmações temerárias daqueles 
que dizem que, se todas as coisas são geridas pela providência de Deus, então 
nossos esforços e diligências são inúteis. Seria o bastante deixarmos tudo ao 
governo da divina providência e não nos preocuparmos nem fazermos coisa 
alguma. São Paulo reconhecia que navegava sob a providência de Deus, que 
lhe dissera: “…deste testemunho a meu respeito em Jerusalém, assim importa 
que também o faças em Roma” (At 23.11), e em adição lhe havia prometido: 
“Porque nenhuma vida se perderá de dentre vós… pois nenhum de vós perderá 
nem mesmo um fio de cabelo” (At. 27.22-34). Todavia, quando os marinheiros 
estavam pensando em abandonar o navio, ele mesmo disse ao centurião e aos 
soldados: “Se estes não permanecerem a bordo, vós não podereis salvar-vos” 
(At 27.31). Deus, que destinou a cada coisa o seu fim, ordenou o começo e os 
meios pelos quais a coisa atinge seu alvo. Os pagãos atribuem as coisas à 
fortuna cega e ao acaso incerto. No entanto, São Tiago não deseja que digamos: 
“Hoje, ou amanhã, iremos para a cidade tal, e lá passaremos um ano, e 
negociaremos e teremos lucros”, mas aconselha: “Em vez disso, deveis dizer: 
Se o Senhor quiser, não só viveremos, como faremos isto ou aquilo” (Tg 4.13-
15). E Santo Agostinho diz: “Tudo o que para os homens vãos, na natureza 
parece acontecer por acidente, realiza simplesmente a sua Palavra, porque não 
acontece senão por sua ordem” (Enarrationes in Psalmos, 148). Assim, parecia 
acontecer por mero acaso quando Saul, enquanto procurava as jumentas de seu 
pai, inesperadamente se encontrou com o profeta Samuel. Mas previamente o 
Senhor dissera ao profeta: “Amanhã a estas horas te enviarei um homem da 
terra de Benjamim” (1 Sm 9.16). 

  

7. Da criação de todas as coisas: dos anjos, do diabo e do homem 
Deus criou todas as coisas. Este Deus bom e onipotente criou todas as coisas, 
visíveis e invisíveis, pela sua Palavra coeterna, e as preserva pelo seu Espírito 
coeterno, como Davi testificou, quando disse: “Os céus por sua palavra se 
fizeram, e pelo sopro de sua boca o exército deles” (Sl 33.6). E, como diz a 
Escritura, tudo o que Deus fez era muito bom, e foi feito para proveito e uso do 
homem. Ora, afirmamos que todas aquelas coisas partiram de um princípio. 

Maniqueus e Marcionitas. Portanto, condenamos os maniqueus e os 
marcionitas que impiamente imaginaram duas substâncias e duas naturezas, a 
do bem e a do mal; também dois princípios e dois deuses, um contrário ao outro, 
um bom e um mau. 

Dos anjos e do diabo. Entre todas as criaturas, os anjos e os homens são os 
mais excelentes. Dos anjos declara a Santa Escritura: “Fazes a teus anjos 
ventos, e a teus ministros, labaredas de fogo” (Sl 104.4). Diz ainda: “Não são 
todos eles espíritos ministradores enviados para serviço, a favor dos que hão de 
herdar a salvação?” (Hb 1, 14). Do Diabo testifica o próprio Senhor Jesus: “Ele 
foi homicida desde o princípio e jamais se firmou na verdade. Quando ele profere 
a mentira, fala do que lhe é próprio, porque é mentiroso e pai da mentira” (Jo 
8.44). Portanto, ensinamos que alguns anjos persistiram na obediência e foram 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

9 
 

designados para fiel serviço a Deus e aos homens, mas outros caíram pela sua 
própria vontade e foram precipitados na ruína, tornando-se inimigos de todo o 
bem e dos fiéis etc. 

Do homem. Já do homem diz a Escritura que no princípio ele foi criado bom, à 
imagem e semelhança de Deus, que Deus o colocou no Paraíso e lhe sujeitou 
todas as coisas (Gn 2). Isso é o que Davi magnificamente celebra no Salmo 8. 
Além disso, Deus lhe deu uma esposa e os abençoou. Afirmamos também que 
o homem consiste de duas substâncias diferentes numa pessoa: de uma alma 
imortal, que, quando separada do corpo, nem dorme nem morre, e de um corpo 
mortal que, porém, ressuscitará dos mortos no juízo final, de modo que desde 
então o homem todo, na vida ou na morte, viva para sempre. 

As seitas. Condenamos todos os que ridicularizam ou mediante argumentos 
subtis põem em dúvida a imortalidade das almas, ou dizem que a alma dorme 
ou é parte de Deus. Em resumo, condenamos todas as opiniões de todos os 
homens, por mais numerosos que sejam, que ensinam diversamente do que, a 
respeito da criação, dos anjos e dos demônios, e do homem, nos foi ensinado 
pelas Santas Escrituras na Igreja apostólica de Cristo. 

  

8. Da queda do homem, do pecado e sua causa 
A queda do homem. Desde o início foi o homem Por Deus criado à imagem de 
Deus, em justiça e santidade de verdade, bom e reto, mas, por instigação da 
serpente e pela sua própria culpa, ele se afastou da bondade e da retidão e 
tornou-se sujeito ao pecado, à morte e a várias calamidades. E qual veio ele a 
ser pela queda – isto é, sujeito ao pecado, à morte e a várias calamidades – tais 
são todos os que dele descenderam. 

Pecado. Por pecado entendemos a corrupção inata do homem, que se 
comunicou ou propagou de nossos primeiros pais, a todos nós, pela qual nós – 
mergulhados em más concupiscências, avessos a todo o bem, inclinados a todo 
o mal, cheios de toda impiedade, de descrenças, de desprezo e de ódio a Deus 
– nada de bom podemos fazer, e, até, nem ao menos podemos pensar por nós 
mesmos. Além disso, à medida que passam os anos, por pensamentos, palavras 
e obras más, contrárias à lei de Deus, produzimos frutos corrompidos, dignos de 
uma árvore má (Mt 12.33 ss). Por essa razão, sujeitos à ira de Deus, por nossas 
próprias culpas, estamos expostos ao justo castigo, de modo que todos nós 
teríamos sido por Deus lançados fora, se Cristo, o Libertador, não nos tivesse 
reconduzido. 

Morte. Por morte entendemos não só a morte corpórea, que todos nós teremos 
de experimentar uma vez, por causa dos pecados, mas também os suplícios 
eternos devidos aos nossos pecados e à nossa corrupção. Eis o que diz o 
apóstolo: “Estando vós mortos nos vossos delitos e pecados… éramos por 
natureza filhos da ira, como também os demais. Mas Deus, sendo rico em 
misericórdia… e estando nós mortos em nossos delitos, nos deu vida juntamente 
com Cristo” (Ef 2.1 ss). E: “Portanto, assim como por um só homem entrou o 
pecado no mundo, e pelo pecado a morte, assim também a morte passou a todos 
os homens, porque todos pecaram” (Rm 5.12). 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

10 
 

Pecado original; pecados atuais. Reconhecemos, portanto, que há pecado 
original em todos os homens. Reconhecemos que todos os outros pecados que 
deste provêm são chamados, e verdadeiramente são, pecados, qualquer que 
seja o nome que lhes seja dado – pecados mortais, veniais ou mesmo aquele 
que é chamado pecado contra o Espírito Santo, que nunca é perdoado (Mc 3.29; 
1 Jo 5.16). Confessamos também que os pecados não são iguais: embora 
surjam da mesma fonte de corrupção e incredulidade, alguns são mais graves 
que os outros. Como disse o Senhor, haverá mais tolerância para Sodoma do 
que para a cidade que rejeita a palavra do Evangelho (Mt 10.14 ss; 11.20 ss). 

As seitas. Condenamos, portanto, todos os que ensinaram o contrário disto, 
especialmente Pelágio e todos os pelagianos, juntamente com os jovinianos, 
que, com os estoicos, consideravam todos os pecados como iguais. Em toda 
esta questão concordamos com Santo Agostinho, que das Escrituras Sagradas 
extraiu seu ponto de vista e por elas o defendeu. Mais ainda, condenamos 
Florino e Blasto, contra quem escreveu Irineu, e todos os que fazem Deus o autor 
do pecado. 

Deus não é o autor do pecado; e até onde se pode dizer que ele endurece. 
Está claramente escrito: “Tu não és Deus que se agrade com a iniquidade. 
Aborreces a todos que praticam iniquidade. Tu destróis os que proferem mentira” 
(Sl 5.4 ss). E de novo: “Quando ele profere a mentira, fala do que lhe é próprio, 
porque é mentiroso e pai da mentira” (Jo 8.44). Além disso, há em nós suficiente 
pecado e corrupção, não sendo necessário que Deus em nós infunda uma nova 
e ainda maior depravação. Quando, portanto, se diz nas Escrituras que Deus 
endurece, cega e entrega a uma disposição réproba de mente, deve-se entender 
que Deus o faz mediante um justo juízo, como um Juiz Vingador e justo. 
Finalmente, sempre que na Escritura se diz ou parece que Deus faz algo mal, 
não se diz, por isso, que o homem não pratique o mal, mas que Deus o permite 
e não o impede, segundo o seu justo juízo, que poderia impedi-lo se o quisesse, 
ou porque ele transforma o mal do homem em bem, como fez no caso do pecado 
dos irmãos de José, ou porque ele próprio controla os pecados, para que não 
irrompam e grassem mais largamente do que convém. Santo Agostinho escreve 
em seu Enchiridion: “De modo admirável e inexplicável não se faz além da sua 
vontade aquilo que contra a sua vontade faz. Pois não se faria, se ele não o 
permitisse. E, no entanto, ele não o permite contra a vontade, mas 
voluntariamente. O bom não permitiria que se fizesse o mal, a não ser que, sendo 
onipotente, pudesse de o mal fazer o bem”. É isso o que ele diz. 

Questões curiosas. As demais questões – tais como, se Deus quis que Adão 
caísse, ou se o incitou à queda, ou por que não impediu a queda e outras 
semelhantes – nós as reconhecemos como curiosas (salvo, talvez, se a 
impiedade dos heréticos ou de outros homens grosseiros nos leve a explicá-las 
também, com base na Palavra de Deus, como frequentemente o fizeram os 
piedosos doutores da Igreja), sabendo que o Senhor proibiu o homem de comer 
do fruto proibido e puniu sua transgressão. Sabemos também que as coisas que 
se fazem não são más com respeito à providência, à vontade e ao poder de 
Deus, mas com respeito a Satanás e à nossa vontade que se opõe à vontade de 
Deus. 

  



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

11 
 

9. Do livre arbítrio e da capacidade humana 
Nesta questão, que sempre produziu muitos conflitos na Igreja, ensinamos que 
se deve considerar uma tríplice condição ou estado do homem. 

Qual era o homem antes da queda. Há o estado em que o homem se 
encontrava no princípio, antes da queda; era certamente reto e livre, de modo 
que podia continuar no bem ou declinar para o mal, mas inclinou-se para o mal 
e se envolveu a si mesmo e a toda a raça humana em pecado e morte, como se 
disse acima. 

Qual se tornou o homem depois da queda. Depois, importa considerar qual 
se tornou o homem depois da queda. Sem dúvida, seu entendimento não lhe foi 
retirado, nem foi ele privado de vontade, nem foi transformado inteiramente numa 
pedra ou árvore; mas seu entendimento e sua vontade foram de tal sorte 
alterados e enfraquecidos que não podem mais fazer o que podiam antes da 
queda. O entendimento se obscureceu, e a vontade, que era livre, tornou-se uma 
vontade escrava. Agora ela serve ao pecado, não involuntária, mas 
voluntariamente. Tanto é assim que o seu nome é “vontade”; não é “não–
vontade”. 

O homem pratica o mal por sua própria vontade. Portanto, quanto ao mal ou 
ao pecado, o homem não é forçado por Deus ou pelo Diabo, mas pratica o mal 
espontaneamente e nesse sentido ele tem arbítrio muito livre. Mas o fato de 
vermos, não raro, que os piores crimes e desígnios dos homens são impedidos 
por Deus de atingir seus propósitos não tolhe a liberdade do homem na prática 
do mal, mas é Deus que pelo seu próprio poder impede aquilo que o homem 
livremente determinou de modo diverso. Assim, os irmãos de José livremente 
determinaram desfazer-se dele, mas não o puderam, porque outra coisa parecia 
bem ao conselho de Deus. 

O homem por si só não é capaz do bem. Com referência ao bem e à virtude, 
o entendimento do homem, por si mesmo, não julga retamente a respeito das 
coisas divinas. A Escritura evangélica e apostólica requer regeneração de todos 
aqueles de entre nós que desejamos ser salvos. Por conseguinte, nosso primeiro 
nascimento de Adão em nada contribui para nossa salvação. São Paulo diz: “O 
homem natural não aceita as cousas do Espírito de Deus”, etc. (1 Co 2.14). E 
em outra passagem ele afirma que nós, por nós mesmos, não somos capazes 
de pensar nada de bom (2 Co 3.5). Ora, sabe-se que a mente ou entendimento 
é a luz da vontade, e quando o guia é cego, é óbvio até onde a vontade poderá 
chegar. Por isso, o homem ainda não regenerado não tem livre arbítrio para o 
bem e nenhum poder para realizar o que é bom. O Senhor diz no Evangelho: 
“Em verdade, em verdade vos digo: Todo o que comete pecado é escravo do 
pecado” (Jo 8.34). E o apóstolo São Paulo diz: “Por isso o pendor da carne é 
inimizade contra Deus, pois não está sujeito à lei de Deus, nem mesmo pode 
estar” (Rm 8.7). O entendimento das coisas terrenas, porém, não é inteiramente 
nulo no homem decaído. 

Compreensão das artes. Deus em sua misericórdia permitiu que 
permanecesse o talento natural, apesar de este distar muito daquele que existia 
no homem antes da queda. Deus manda o homem cultivar o seu talento e, ao 
mesmo tempo, lhe acrescenta dons e favores. E é manifesto que não fazemos 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

12 
 

nenhum progresso em todas as artes sem a bênção de Deus. Certamente, a 
Escritura atribui todas as artes a Deus; e, na verdade, até os pagãos atribuem a 
origem das artes a deuses, que seriam os seus inventores. 

Quais são os poderes dos regenerados, e de que modo é livre o seu arbítrio. 
Finalmente, devemos ver se os regenerados têm e até que ponto têm livre 
arbítrio. Na regeneração, o entendimento é iluminado pelo Espírito Santo, para 
que compreenda os mistérios e a vontade de Deus. E a própria vontade não é 
somente mudada pelo Espírito, mas é também equipado com poderes, de modo, 
que ela espontaneamente deseje o bem e seja capaz de praticá-la (Rm 8.1 ss). 
Se não concedermos isso, negaremos a liberdade cristã e introduziremos uma 
servidão geral. Mas também o profeta registra o que Deus diz: “Na mente lhes 
imprimirei as minhas leis, também no coração lhas inscreverei” (Jr 31.33; Ez 
36.26 ss). E o Senhor também diz no Evangelho: “Se, pois, o Filho vos libertar, 
verdadeiramente sereis livres” (Jo 8.36). E São Paulo também escreve aos 
filipenses: “Porque vos foi concedida a graça de padecerdes por Cristo, e não 
somente de crerdes nele” (Fp 1.29). E outra vez: “Estou plenamente certo de que 
aquele que começou boa obra em vós há de completá-la até o dia de Cristo 
Jesus” (v. 6). E ainda: “Deus é quem efetua em vós tanto o querer como o 
realizar, segundo a sua boa vontade” (2.13). 

Os regenerados operam não só passiva, mas ativamente. Entretanto, 
ensinamos que há duas coisas a serem observadas: Primeiro, que os 
regenerados, na sua eleição e operação, não agem só passiva, mas ativamente. 
São levados por Deus a fazer por si mesmos o que fazem. Santo Agostinho muito 
bem afirma que “Deus é nosso ajudador. Mas ninguém pode ser ajudado, se não 
aquele que faz alguma coisa”. Os maniqueus despojavam o homem de toda ação 
e o faziam semelhante a uma pedra ou a um pedaço de pau. 

O livre arbítrio é fraco nos regenerados. Segundo, nos regenerados 
permanece a fraqueza. Desde que o pecado permanece em nós, e nos 
regenerados a carne luta contra o espírito até o fim de nossa vida, eles não 
conseguem realizar livremente tudo o que planejaram. Isso é confirmado pelo 
apóstolo em Rm 7 e Gl 5. Portanto, é fraco em nós o livre arbítrio por causa dos 
remanescentes do velho Adão e da corrupção humana inata, que permanece em 
nós até o fim de nossa vida. Entretanto, desde que os poderes da carne e os 
remanescentes do velho homem não são tão eficazes que extingam totalmente 
a operação do Espírito, os fiéis são por isso considerados livres, mas de modo 
tal que reconhecem a própria fraqueza e não se gloriam de modo algum em seu 
livre arbítrio. Os fiéis devem ter sempre em mente o que Santo Agostinho tantas 
vezes inculca, segundo o apóstolo: “o que tendes que não recebestes? Se, pois, 
o recebestes, por que vos vangloriais, como se não fosse um dom?” A isso ele 
acrescenta que aquilo que planejamos não acontece imediatamente, pois os 
resultados das coisas estão nas mãos de Deus. Esta a razão por que São Paulo 
ora ao Senhor para promover sua viagem (Rm 1.10). E esta é também a razão 
pela qual o livre arbítrio é fraco. 

Nas coisas externas há liberdade. Todavia, ninguém nega que nas coisas 
externas tanto os regenerados como os não-regenerados gozam de livre arbítrio. 
O homem tem em comum com os outros animais (aos quais ele não é inferior) 
esta natureza de querer umas coisas e não querer outras. Assim, ele pode falar 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

13 
 

ou ficar calado, sair de sua casa ou nela permanecer etc. Contudo, mesmo aqui 
deve-se ver sempre o poder de Deus, pois essa foi a causa por que Balaão não 
pôde ir tão longe quanto desejava (Nm 24), e Zacarias, ao voltar do templo, não 
podia falar como era seu desejo (Lc 1). 

Heresias. Nesta questão, condenamos os maniqueus, os quais afirmam que o 
início do mal, para o homem bom, não foi de seu livre arbítrio. Condenamos, 
também, os pelagianos, que afirmam que um homem mau tem suficiente livre 
arbítrio para praticar o bem que lhe é ordenado. Ambos são refutados pela Santa 
Escritura, que diz aos primeiros: “Deus fez o homem reto”; e aos segundos: “Se, 
pois, o Filho vos libertar, verdadeiramente sereis livres” (Jo 8.36). 

  

10. Da predestinação de Deus e da eleição dos santos 
Deus nos elegeu pela graça. Deus, desde a eternidade, livremente e movido 
apenas pela sua graça, sem qualquer respeito humano, predestinou ou elegeu 
os santos que ele quer salvar em Cristo, segundo a palavra do apóstolo: “Ele nos 
escolheu nele antes da fundação do mundo” (Ef 1.4); e de novo: “… que nos 
salvou, e nos chamou com santa vocação; não segundo as nossas obras, mas 
conforme a sua própria determinação e graça que nos foi dada em Cristo Jesus 
antes dos tempos eternos, e manifestada agora pelo aparecimento de nosso 
Salvador Cristo Jesus” (2 Tm 1.9-10). 

Somos eleitos ou predestinados em Cristo. Portanto, não foi sem medo, 
embora não por qualquer mérito nosso, mas em Cristo e por causa de Cristo que 
Deus nos elegeu, para que aqueles que agora se encontram enxertados em 
Cristo pela fé também sejam eleitos, mas sejam rejeitados aqueles que estão 
fora de Cristo, segundo a palavra do apóstolo: “Examinai-vos a vós mesmos se 
realmente estais na fé; provai-vos a vós mesmos. Ou não reconheceis que Jesus 
Cristo está em vós? Se não é que já estais reprovados” (2 Co 13.5). 

Somos eleitos para um fim determinado. Finalmente, os santos são eleitos 
em Cristo por Deus para um fim determinado, que o apóstolo esclarece, quando 
diz: “Ele nos escolheu nele antes da fundação do mundo, para sermos santos e 
irrepreensíveis perante ele; e em amor nos predestinou para ele, para a adoção 
de filhos, por meio de Jesus Cristo… para o louvor da glória de sua graça” (Ef 
1.4-6). 

Devemos bem esperar acerca de todos. E, embora Deus conheça os que são 
seus, e nalgum lugar se faça menção do reduzido número dos eleitos, devemos, 
contudo, bem esperar acerca de todos, e não julgar apressadamente nenhum 
homem como rejeitado. São Paulo diz aos filipenses: “Dou graças ao meu Deus 
por tudo que recordo de vós” (ora, ele fala de toda a Igreja dos filipenses), “pela 
vossa cooperação no Evangelho… Estou plenamente certo de que aquele que 
começou boa obra em vós há de completá-la até o dia de Cristo Jesus” (Fp 1.3-
7). 

Sobre se são poucos os eleitos. E, quando perguntaram ao Senhor se eram 
poucos os que seriam salvos, ele não respondeu que poucos ou muitos seriam 
salvos ou condenados, mas antes exortou todo homem a “esforçar-se por entrar 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

14 
 

pela porta estreita” (Lc 13.24). É como se dissesse: “Não vos compete inquirir 
com muita curiosidade acerca dessas questões, mas antes esforçar-vos por 
entrar no céu pelo caminho estreito”. 

O que deve ser condenado nesse caso. Por isso, não aprovamos as 
afirmações ímpias de alguns que dizem: “Poucos são os eleitos, e, como eu não 
sei se estou no número desses poucos, não me privarei dos prazeres”. Outros 
dizem: “Se sou predestinado ou eleito por Deus, nada me impedirá da salvação, 
já certamente determinada, seja o que for que eu fizer. Mas, se estou no número 
dos rejeitados, nenhuma fé ou arrependimento poderá valer-me, visto que a 
determinação de Deus não pode ser mudada. Portanto, todas as doutrinas e 
advertências são inúteis”. Mas o ensino do apóstolo contradiz estes homens: “O 
servo do Senhor deve ser apto para instruir… disciplinando com mansidão os 
que se opõem, na expectativa de que Deus lhes conceda não só o 
arrependimento … livrando-se eles dos laços do diabo, tendo sido feitos cativos 
por ele, para cumprirem a sua vontade” (2 Tm 2.24-26). 

As admoestações não são inúteis pelo fato de a salvação vir da eleição. 
Santo Agostinho também mostra que devem ser pregadas tanto a graça da livre 
eleição e predestinação como também as admoestações e doutrinas da 
salvação (De Bono Perseverantiae, cap. 14 ss), 

Se somos eleitos. Condenamos, portanto, aqueles que, fora de Cristo, 
perguntam se são eleitos, e o que sobre eles decretou Deus antes de toda a 
eternidade, pois deve ser ouvida a pregação do Evangelho e deve-se crer nele, 
e deve-se ter como fora de dúvida que, se alguém crê e está em Cristo, é eleito. 
Com efeito, o Pai nos revelou em Cristo o eterno propósito da sua predestinação, 
como ainda há pouco expus, pelo que diz o apóstolo, em 2 Tm 1.9-10. Deve-se, 
pois, ensinar e antes de tudo considerar quão grande amor do Pai para conosco 
nos foi revelado em Cristo. Devemos ouvir o que o próprio Senhor diariamente 
nos prega no Evangelho, como ele nos chama e diz: “Vinde a mim todos os que 
estais cansados e sobrecarregados, e eu vos aliviarei” (Mt 11.28); “Deus amou 
o mundo de tal maneira que deu o seu Filho Unigênito, para que todo o que nele 
crê não pereça, mas tenha a vida eterna” (Jo 3.16). E ainda: “Não é a vontade 
de vosso Pai celeste que pereça um só destes pequeninos” (Mt 18.14). 

Seja, pois, Cristo o espelho, no qual contemplemos a nossa predestinação. 
Teremos um testemunho bastante claro e seguro de que estamos inscritos no 
Livro da Vida, se tivermos comunhão com Cristo, e se ele for nosso e nós dele 
em verdadeira fé. 

Tentação sobre a predestinação. Na tentação sobre a predestinação, que é, 
talvez, mais perigosa do que qualquer outra, console-nos o fato de que as 
promessas de Deus são universais para os fiéis, pois ele diz: “Pedi, e dar-se-
vos-á… Pois todo o que pede recebe” (Lc 11.9-10). É, finalmente, o que pedimos 
com toda a Igreja de Deus: “Pai nosso que nos céus” (Mt 6.9). Fomos enxertados 
no corpo de Cristo, pelo batismo, e da sua carne e do seu sangue nos 
alimentamos frequentemente em sua Igreja, para a vida eterna. Fortalecidos por 
essas bênçãos, segundo o preceito de São Paulo recebemos ordem de operar 
a nossa salvação com temor e tremor. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

15 
 

  

11. De Jesus Cristo, verdadeiro Deus e verdadeiro homem, único 
Salvador do mundo 

Cristo é verdadeiro Deus. Além disso, ensinamos que o Filho de Deus, nosso 
Senhor Jesus Cristo, foi, desde a eternidade, predestinado ou pré-ordenado pelo 
Pai para ser o Salvador do Mundo. E cremos que ele nasceu, não somente 
quando da Virgem Maria assumiu a carne, nem apenas antes que se lançassem 
os fundamentos do mundo, mas antes de toda a eternidade e certamente pelo 
Pai, de um modo inexprimível. Isaías diz: “E da sua linhagem quem dela 
cogitou?” (Is 53.8). E Miquéias diz “E cujas origens são desde os tempos antigos, 
desde os dias da eternidade” (Mq 5.2). Também São João disse no Evangelho: 
“No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus”, etc. 
(Jo 1.1). Portanto, quanto à sua divindade, o Filho é coigual e consubstancial 
com o Pai; verdadeiro Deus (Fp 2.11), não de nome ou por adoção ou por 
qualquer dignidade, mas em substância e natureza, como disse o apóstolo São 
João: “Este é o verdadeiro Deus e a vida eterna” (1 Jo 5.20). São Paulo também 
diz: “A quem constituiu herdeiro de todas as cousas, pelo qual também fez o 
universo. Ele, que é o resplendor da glória e a expressão exata do seu ser, 
sustentando todas as cousas pela palavra do seu poder” (Hb 1.2 ss). E no 
Evangelho o Senhor mesmo também disse: “Glorifica-me, ó Pai, contigo mesmo, 
com a glória que eu tive junto de ti, antes que houvesse mundo” (Jo 17.5). Em 
outro lugar do Evangelho também está escrito: “Os judeus ainda mais 
procuravam matá-lo, porque… também dizia que Deus era seu próprio Pai, 
fazendo-se igual a Deus” (Jo 5.18). 

As seitas. Abominamos, pois, a doutrina ímpia de Ário e de todos os arianos 
contra o Filho de Deus, e especialmente as blasfêmias do espanhol, Miguel 
Serveto, e de todos os servetanos, que Satanás, por meio deles, retirou do 
inferno, por assim dizer, e vai espalhando por todo o mundo, audaciosa e 
impiamente. 

Cristo é verdadeiro homem, tendo verdadeira carne. Cremos também e 
ensinamos que o eterno Filho do eterno Deus se fez Filho do homem, da 
semente de Abraão e Davi, não com concurso carnal do homem, como diz Ébion, 
mas concebido do Espírito Santo com toda a pureza e nascido da sempre virgem 
Maria, como a história evangélica cuidadosamente nos explica (Mt 1). E São 
Paulo diz: “Ele não assumiu a natureza de anjos, mas a da semente de Abraão”. 
Também o apóstolo São João diz que todo aquele que não crê que Jesus Cristo 
veio em carne não é de Deus. Portanto, a carne de Cristo não era nem imaginária 
nem trazido do céu, como erradamente sonhavam Valentino e Márcion. 

Alma racional em Cristo. Além disso, nosso Senhor Jesus Cristo não possuiu 
uma alma desprovida de percepção e de razão, como pensava Apolinário, nem 
carne sem alma, como ensinava Eudômio, mas alma com sua razão e carne com 
seus sentidos, pelos quais por ocasião de sua paixão ele suportou dores reais, 
como ele mesmo testifica quando diz: “A minha alma está profundamente triste 
até à morte” (Mt 26.38); “Agora está angustiada a minha alma” (Jo 12.27). 

Duas naturezas em Cristo. Reconhecemos, portanto, duas naturezas ou 
substâncias, a divina e a humana, num e no mesmo Senhor nosso Jesus Cristo 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

16 
 

(Hb 2). E dizemos que elas estão ligadas e unidas uma com a outra de tal modo 
que não foram absorvidas, ou confundidas, ou misturadas, mas unidas ou 
integradas numa pessoa – com as propriedades das naturezas intactas e 
permanentes. 

Não dois, mas um só Cristo. Assim, não adoramos dois, mas um Cristo, o 
Senhor, um verdadeiro Deus e verdadeiro homem, segundo a natureza divina, 
consubstancial com o Pai, e segundo a natureza humana, consubstancial com 
os homens e semelhante a nós em todas as coisas, exceto no pecado (Hb 4.15). 

As seitas. Certamente abominamos o dogma nestoriano, que de um Cristo faz 
dois e dissolve a união da Pessoa. Semelhantemente, execramos totalmente a 
loucura de Eutiques e dos monotelitas ou monofisitas, que destrói a propriedade 
da natureza humana. 

A natureza divina de Cristo não sofreu e a humana não está em toda a parte. 
Portanto, de modo nenhum ensinamos que a natureza divina em Cristo sofreu, 
ou que Cristo em sua natureza humana ainda está neste mundo e ainda em toda 
parte. Pois nem pensamos nem ensinamos que a realidade do corpo de Cristo 
cessou depois de sua glorificação, ou que foi deificado e deificado de tal modo 
que ele tenha deposto as suas propriedades com respeito ao corpo e à alma, e 
estes se tenham mudado inteiramente em uma natureza divina e passado a ser 
uma substância una. 

As seitas. Por isso, de maneira nenhuma aprovamos ou aceitamos as argúcias 
sem argúcia, intrincadas e obscuras, de Schwenkfeldt e de semelhantes 
dizedores de sutilezas, nem suas dissertações pouco consistentes sobre essa 
questão, nem somos schwenkfeldianos. 

Nosso Senhor verdadeiramente sofreu. Cremos, além disso, que nosso 
Senhor Jesus Cristo verdadeiramente sofreu e morreu por nós em carne, como 
diz São Pedro (1 Pe 4.1). Abominamos a impiíssima loucura dos jacobitas e de 
todos os turcos, que blasfemam do sofrimento do Senhor. Ao mesmo tempo, não 
negamos que o Senhor da glória foi crucificado por nós, segundo as palavras de 
São Paulo (1 Co 2.8). 

Comunicação de propriedades de linguagem. Aceitamos e aplicamos pia e 
respeitosamente a comunicação de propriedades de linguagem derivada da 
Escritura e usada por toda a antiguidade para explicar e reconciliar passagens 
aparentemente contraditórias. 

Cristo verdadeiramente ressuscitou dos mortos. Cremos e ensinamos que o 
mesmo Jesus Cristo nosso Senhor, em sua verdadeira carne na qual fora 
crucificado e morrera, ressuscitou dos mortos, e que não foi outra carne que 
ressuscitou, mas a que foi sepultada, nem foi o espírito que subiu ao alto em vez 
da carne, mas ele reteve seu verdadeiro corpo. Portanto, ainda que os seus 
discípulos pensassem ver o espírito do Senhor, ele lhes mostrou as mãos e os 
pés marcados realmente com os sinais dos cravos e das feridas, e ajuntou: 
“Vede as minhas mãos e os meus pés, que sou eu mesmo, apalpai-me e 
verificam, porque um espírito não tem carne nem ossos, como vedes que eu 
tenho” (Lc 24.39). 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

17 
 

Cristo verdadeiramente subiu ao céu. Cremos que nosso Senhor Jesus Cristo, 
em sua própria carne, subiu acima de todos os céus visíveis ao supremo céu, 
isto é, à habitação de Deus e dos bem-aventurados, à destra de Deus o Pai. 
Embora isso signifique participação igual em glória e majestade, considera-se, 
contudo, também como um lugar definido, acerca do qual o Senhor, falando no 
Evangelho, diz: “Vou preparar-vos lugar” (Jo 14.2). O apóstolo São Pedro 
também diz: “Ao qual é necessário que o céu receba até aos tempos da 
restauração de todas as cousas” (At 3.21). E do céu o mesmo Cristo retomará 
para o juízo, quando a impiedade no mundo estiver no seu máximo e quando o 
Anticristo, tendo corrompido a verdadeira religião, tiver envolvido todas as coisas 
com superstição e impiedade, e tiver cruelmente assolado a Igreja com sangue 
e fogo (Dn 11). Mas Cristo voltará para reclamar os seus, e pela sua vinda 
destruir o Anticristo e julgar os vivos e os mortos (At 17.31). s mortos 
ressuscitarão (1 Ts 4.14 ss), e os que naquele dia (que é desconhecido de todas 
as criaturas – Mc 13.32) estiverem vivos serão transformados “num abrir e fechar 
de olhos”, e todos os fiéis serão arrebatados ao encontro de Cristo nos ares, 
para assim entrarem com ele nas benditas mansões e viverem para sempre (1 
Co 15.51 ss). Mas os incrédulos ou os ímpios descerão com os demônios para 
o inferno a fim de arderem para sempre e nunca serem libertados dos tormentos 
(Mt 25.46). 

As seitas. Condenamos, portanto, todos os que negam a ressurreição real da 
carne (2 Tm 2.18), ou que, com João de Jerusalém, contra quem escreveu São 
Jerônimo, não pensem corretamente acerca dos corpos glorificados. 
Condenamos também os que ensinam que os demônios e todos os ímpios serão 
um dia salvos, e que haverá um fim dos castigos. O Senhor declarou com 
clareza: “Onde não lhes morre o verme, nem o fogo se apaga” (Mc 9.44). 
Condenamos, além disso, os sonhos judaicos de que haverá uma idade áurea 
na terra antes do Dia do Juízo, e que os piedosos, tendo subjugado todos os 
seus inimigos ímpios, entrarão na posse de todos os reinos do mundo. Pois a 
verdade evangélica em Mt 24 e 25, e Lc 18, e o ensino apostólico em 2 Ts 2, e 
2 Tm 3 e 4, apresentam coisa inteiramente diversa. 

O fruto da morte e ressurreição de Cristo. Além do mais, pela sua paixão e 
morte e tudo o que, em sua carne e na sua vinda, ele fez e suportou por nossa 
causa nosso Senhor reconciliou o Pai celestial com todos os fiéis, expiou o 
pecado, desarmou a morte, arruinou a condenação e o inferno, e, pela sua 
ressurreição dos mortos, trouxe de novo e restituiu a vida e a imortalidade. Ele é 
a nossa justiça, a nossa vida e ressurreição, em uma palavra, a plenitude e 
perfeição de todos os fiéis, a salvação e a mais completa suficiência. O apóstolo 
diz: “Aprouve a Deus que nele residisse toda a plenitude”, e “Viestes à plenitude 
da vida nele” (Cl 1 e 2). 

Jesus Cristo é o único Salvador do mundo, e o verdadeiro Messias 
esperado. Ensinamos e cremos que este Jesus Cristo, nosso Senhor, é o único 
e eterno Salvador do gênero humano, e também do mundo inteiro, em quem pela 
fé se salvaram todos os que antes da Lei, sob a Lei e sob o Evangelho foram 
salvos, e em quem se salvarão todos os que ainda vierem a salvar-se até o fim 
do mundo. É o próprio Senhor quem diz no Evangelho: “O que não entra pela 
porta no aprisco das ovelhas, mas sobe por outra parte, esse é ladrão e salteador 
… Eu sou a porta das ovelhas” (Jo 10.1 e 7). E também em outro lugar, no 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

18 
 

mesmo Evangelho: “Abraão… viu o meu dia e regozijou-se” (Jo 8.56). O apóstolo 
São Pedro também diz: “Não há salvação em nenhum outro; porque abaixo do 
céu não existe nenhum outro nome, dado entre os homens, pelo qual importa 
que sejamos salvos”. Cremos, portanto, que seremos salvos mediante a graça 
de nosso Senhor Jesus Cristo, como nossos pais o foram (At 4.12; 10.43; 15.1 
1). São Paulo também diz: “Todos eles comeram de um só manjar espiritual, e 
beberam da mesma fonte espiritual; porque bebiam de uma pedra espiritual que 
os seguia. E a pedra era Cristo” (1 Co 10.3 ss). E assim lemos o que João diz: 
Cristo era o “Cordeiro que foi morto, desde a fundação do mundo” (Ap 13.8), e 
João Baptista testificou que Cristo é “o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do 
mundo” (Jo 1.29). Eis por que professamos e pregamos, com toda a clareza, que 
Jesus Cristo é o único Redentor e Salvador do mundo, o Rei e o Sumo – 
Sacerdote, o verdadeiro Messias esperado, aquele santo e bendito que todos os 
tipos da lei e todos os vaticínios dos profetas prefiguraram e prometeram; e que 
Deus o designou anteriormente e no-lo enviou, de modo que não devemos 
esperar nenhum outro. Nem nos resta agora outra coisa que darmos a Cristo 
toda a glória, nele crermos, somente nele descansarmos, desprezando e 
rejeitando todas as demais ajudas na vida. Com efeito, decaíram da graça e 
tornam Cristo vão para si todos os que buscam a salvação em qualquer outra 
coisa que não somente em Cristo (Gl 5.4). 

Os credos recebidos de quatro concílios. E, para dizer muito em poucas 
palavras, cremos de todo o coração, e livremente confessamos à viva voz, tudo 
o que foi definido com fundamento nas Escrituras Sagradas a respeito do 
mistério da Encarnação de nosso Senhor Jesus Cristo, compreendido nos 
Credos e decretos dos quatro primeiros venerandos sínodos reunidos em Niceia, 
Constantinopla, Éfeso e Calcedônia – juntamente com o Credo do bem-
aventurado Atanásio, e todos os credos similares; e condenamos tudo o que for 
contrário a eles. 

As seitas. E dessa maneira mantemos inviolada ou intacta a fé cristã, ortodoxa 
e católica, sabendo que nada se contêm nos credos atrás citados que não seja 
conforme com a Palavra de Deus, e que não contribua, ao mesmo tempo, para 
uma exposição pura da fé. 

  

12. Da lei de Deus 
A vontade de Deus nos é exposta na lei de Deus. Ensinamos que a vontade 
de Deus nos é exposta na Lei de Deus: o que ele quer ou não quer que façamos, 
o que é bom e justo, ou o que é mau e injusto. Portanto, confessamos que a Lei 
é boa e santa. 

A lei natural. Esta lei foi escrita nos corações dos homens pelo dedo de Deus 
(Rm 2.15), e é chamada a lei natural; foi também esculpida pelo dedo de Deus 
nas duas tábuas de Moisés e mais pormenorizadamente exposta nos livros de 
Moisés (Êx 20.1 ss; Dt 5.6 ss). Para maior clareza, distinguimos: a lei moral 
contida no Decálogo ou nas duas Tábuas e expostas nos livros de Moisés; a lei 
cerimonial, que determina as cerimônias e o culto de Deus; e a lei judiciária, que 
versa questões políticas e domésticas. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

19 
 

A lei é completa e perfeita. Cremos que toda a vontade de Deus e todos os 
preceitos necessários a cada esfera da vida são nesta lei ensinados com toda a 
plenitude. De outro modo o Senhor não nos teria proibido de adicionar-lhe ou de 
subtrair-lhe qualquer coisa; nem nos teria mandado andar num caminho reto 
diante desta Lei, sem dela nos declinarmos para a direita ou para a esquerda (Dt 
4.2; 12.32, 5.32, cf. Nm 20-17 e Dt 2.27). 

Porque foi dada a lei. Ensinamos que esta Lei não foi dada aos homens para 
que fôssemos justificados pela sua observância, mas antes para que, pelo seu 
ensino, conhecêssemos nossa fraqueza, nosso pecado e condenação e, 
perdendo a confiança em nossas forças, nos convertêssemos a Cristo pela fé. O 
apóstolo diz claramente: “A Lei suscita a ira”; “pela Lei vem o pleno conhecimento 
do pecado” (Rm 4.15; 3.20); “porque, se fosse promulgada uma Lei que pudesse 
dar vida, a justiça, na verdade seria procedente da Lei; mas a Escritura encerrou 
tudo sob o pecado, para que mediante a fé em Jesus Cristo fosse a promessa 
concedida aos que creem… De maneira que a Lei nos serviu de aio para nos 
conduzir a Cristo, a fim de que fôssemos justificados por fé” (Gl 3.21 ss). 

A carne não cumpre a lei. Ninguém poderia ou pode satisfazer a Lei de Deus 
ou cumpri-la, por causa de fraqueza da nossa carne que adere e permanece em 
nós até nosso último suspiro. Outra vez diz o apóstolo: “O que fora impossível à 
Lei, no que estava enferma pela carne, isso fez Deus enviando o seu próprio 
Filho em semelhança de carne pecaminosa e no tocante ao pecado” (Rm 8.3). 
Portanto, Cristo é o aperfeiçoador da Lei e o nosso cumprimento dela (Rm 10.4), 
o qual, com o fim de remover a maldição da Lei, foi feito maldição por nós (Gl 
3.13). Assim, ele nos comunica, pela fé, o seu cumprimento da Lei, e a sua justiça 
e obediência nos são imputadas. 

Até que ponto foi a lei abrogada. A Lei de Deus é, pois, ab-rogada na medida 
em que ela não mais nos condena, nem opera ira em nós. Estamos debaixo da 
graça e não debaixo da Lei. Além disso, Cristo cumpriu todas as formas da Lei. 
Daí, vindo o corpo, cessaram as sombras, de modo que agora em Cristo temos 
a verdade e toda a plenitude. Contudo, de modo nenhum rejeitamos por isso a 
Lei. Lembramo-nos das palavras do Senhor, que disse: “Não vim para revogar, 
vim para cumprir” (Mt 5.17). Sabemos que na Lei nos são ensinados os padrões 
de virtudes e vícios. Sabemos que a Lei escrita, quando explicado pelo 
Evangelho, é útil à Igreja, e que, portanto, sua leitura não deve ser excluída da 
Igreja. E, embora a face de Moisés estivesse recoberta com um véu, no entanto 
o apóstolo diz que o véu foi retirado e abolido por Cristo. 

As seitas. Condenamos tudo o que os heréticos, antigos e modernos, ensinaram 
contra a Lei. 

  

13. Do Evangelho de Jesus Cristo, das promessas, do espírito e da letra 
Os antigos tiveram promessas evangélicas. O Evangelho opõe-se à Lei. A 
Lei opera a ira e anuncia a maldição, enquanto o Evangelho prega a graça e a 
bênção. São João diz: “Porque a Lei foi dada por intermédio de Moisés; a graça 
e a verdade vieram por meio de Jesus Cristo” (Jo 1.17). Não obstante, é 
perfeitamente certo que aqueles que viveram antes da Lei e sob a Lei não 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

20 
 

estavam totalmente destituídos do Evangelho. Tinham insignes promessas 
evangélicas, tais como estas: “A semente da mulher te ferirá a cabeça” (Gn 3.15). 
“Nela serão benditas todas as nações da terra” (Gn 22.18). “O cetro não se 
arredará de Judá … até que venha Silo” (Gn 49.10). “O Senhor teu Deus te 
suscitará um profeta do meio de ti, de teus irmãos” (Dt 18.15; At 3.22) etc. 

Promessas dúplices. Reconhecemos que duas espécies de promessas foram 
reveladas aos antigos, como também a nós. Algumas eram de coisas presentes 
ou terrenas, tais como as promessas da Terra de Canaã e de vitórias, e como, 
ainda hoje, as promessas do pão quotidiano. Outras eram naquela ocasião, e 
são ainda agora, de coisas celestiais e eternas, como a graça divina, a remissão 
de pecados, a vida eterna por meio da fé em Jesus Cristo. 

Os patriarcas tiveram promessas não só carnais, mas também espirituais. 
Os antigos não tiveram, em Cristo, apenas promessas externas ou terrenas, mas 
também espirituais e celestiais. São Pedro diz: “Foi a respeito desta salvação 
que os profetas indagaram e inquiriram, os quais profetizaram acerca da graça 
a vós outros destinada” (1 Pe 1.10). Donde também o apóstolo São Paulo diz: 
“O Evangelho de Deus… foi… outrora prometido por intermédio dos seus 
profetas nas Sagradas Escrituras” (Rm 1.2). Por isso é bem claro que os antigos 
não foram inteiramente destituídos de todo o Evangelho. 

Que é propriamente o Evangelho? E, embora nossos pais tivessem dessa 
maneira, nos escritos dos profetas, o Evangelho, pelo qual alcançaram a 
salvação em Cristo pela fé, contudo, o que se chama propriamente “Evangelho” 
são as notícias alegres e felizes pelas quais, primeiro por João Baptista, depois 
por Cristo, o Senhor, e depois pelos apóstolos e seus sucessores, se anunciou 
aos homens que Deus já realizou o que ele prometera, desde o princípio do 
mundo, e nos mandou, ou melhor nos deu o seu único Filho e nele a 
reconciliação com o Pai, a remissão dos pecados, toda a plenitude e a vida 
eterna. Portanto, a história apresentada pelos quatro evangelistas, explicando 
como isso foi realizado ou cumprido por Cristo, o que Cristo ensinou e praticou, 
e que aqueles que creem nele têm toda a plenitude, e exatamente o que se 
chama “Evangelho”. A Pregação e os escritos apostólicos, nos quais os 
apóstolos nos expõem como o Filho nos foi dado pelo Pai, e nele tudo o que diz 
respeito à vida e à salvação, são também o que se chama corretamente “doutrina 
evangélica”, de modo que ainda hoje, se sinceramente pregada, não perde o 
direito a tão preclara designação. 

Do espírito e da letra. Essa mesma pregação do Evangelho é também chamada 
pelo apóstolo “o espírito” e “o ministério do espírito”, porque pela fé ela se torna 
eficaz e viva nos ouvidos, ou melhor, nos corações dos crentes iluminados pelo 
Espírito Santo (2 Co 3.6). A letra, que se opõe ao Espírito, significa tudo o que é 
externo, mas especialmente a doutrina da Lei, que, sem o Espírito e a fé, produz 
ira e excita o pecado nas mentes daqueles que não têm uma fé viva. Por isso o 
apóstolo chama a isso «o ministério da morte». Aqui é pertinente a palavra do 
apóstolo: “A letra mata, mas o Espírito vivifica”. Falsos apóstolos também 
pregavam um Evangelho corrompido, misturando-lhe a Lei, como se sem a Lei 
Cristo não pudesse salvar. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

21 
 

As seitas. Assim, afirmavam os ebionitas, descendentes espirituais do herege 
Ébion, e os nazaritas, que anteriormente eram chamados mineus. A todos estes 
nós condenamos, e pregamos ao mesmo tempo o puro Evangelho, ensinando 
que os crentes são justificados só pelo Espírito, e não pela Lei. Uma exposição 
mais detalhada deste assunto virá sob o título de “justificação”. 

O ensino do Evangelho não é novo, mas muito antigo. Embora o ensino do 
Evangelho, comparado com o dos fariseus sobre a Lei, tenha parecido ser uma 
nova doutrina quando pregado por Cristo a primeira vez, o que também Jeremias 
profetizou a respeito do Novo Testamento, contudo, ele, na realidade não só era 
como ainda é, uma velha doutrina (que hoje ela é chamada nova pelos papistas, 
quando comparada com a doutrina agora recebida entre eles), mas na verdade 
é a mais antiga de todas no mundo. Com efeito Deus predestinou desde a 
eternidade salvar o mundo por Cristo, e manifestou ao mundo, através do 
Evangelho, esta sua predestinação e o seu conselho eterno (2 Tim 2.9 ss). Disso 
é evidente que a religião e a doutrina evangélica, entre quantas já existiram, 
existem e virão a existir, é a mais antiga de todas. Por isso, afirmamos que todos 
os que dizem que a religião e a doutrina evangélica é uma fé surgida 
recentemente, e que não tem mais que trinta anos de existência, erram 
vergonhosamente e falam coisas indignas do conselho eterno de Deus. A eles 
se aplica a palavra de Isaías, o profeta: “Ai dos que ao mal chamam bem, que 
fazem da escuridade luz, e da luz escuridade; põem o amargo por doce, e o doce 
por amargo!” (Is 5.20). 

  

14. Do arrependimento e da conversão do homem 
A doutrina do arrependimento está ligada ao Evangelho. Pois assim diz o 
Senhor no Evangelho: “Que em seu nome se pregasse arrependimento para 
remissão de pecados a todas as nações” (Lc 24.47). 

Que é arrependimento? Por arrependimento entendemos uma volta atrás da 
mente no pecador provocado pela Palavra do Evangelho e pelo Espírito Santo, 
e recebida pela verdadeira fé, com o que o pecador imediatamente reconhece a 
sua corrupção inata e todos os seus pecados denunciados pela Palavra de Deus; 
e entristece-se por eles em seu coração, e não apenas os lamenta e francamente 
confessa diante de Deus com um sentimento de vergonha, mas também com 
indignação os abomina; cuidando agora zelosamente de emendar-se, num 
esforço constante em busca da inocência e da virtude, no qual esforço se 
exercita santamente em todo o resto de sua vida. 

O arrependimento é verdadeira conversão a Deus. E este é o verdadeiro 
arrependimento, uma sincera volta para Deus e para todo o bem, e uma profunda 
aversão ao Diabo e a todo o mal. 

O arrependimento é dom de Deus. Dizemos expressamente que este 
arrependimento é puro dom de Deus e não uma realização de nossas forças. O 
apóstolo ordena a um fiel ministro que diligentemente instrua aqueles que se 
opõem à verdade, “na expectativa de que Deus lhes conceda o arrependimento 
para conhecerem plenamente a verdade” (2 Tm 2.25). Lamenta os pecados 
cometidos. Aquela mulher que lavou os pés do Senhor com suas lágrimas, e São 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

22 
 

Pedro, que chorou amargamente e lamentou ter negado o Senhor (Lc 7.38; 
22.62) mostram claramente como deve ser o espírito de um homem arrependido, 
lamentando seriamente os pecados que cometeu. Confessa os pecados a Deus. 
E o filho pródigo e o publicano no Evangelho, quando comparados com o fariseu, 
apresentam-nos as fórmulas mais adequadas de confessar os nossos pecados 
a Deus. O primeiro disse: “Pai, pequei contra o céu e diante de ti; já não sou 
digno de ser chamado teu filho; trata-me como um dos teus trabalhadores” (Lc 
15.18 ss). E o segundo, não ousando erguer os olhos ao céu, bate no peito, 
dizendo: “Ó Deus, sê propício a mim, pecador!” (Lc 18.13). E não temos dúvida 
de que foram aceitos em graça por Deus, pois o apóstolo São João diz: “Se 
confessarmos os nossos pecados, ele é fiel e justo para nos perdoar os pecados 
e nos purificar de toda injustiça. Se dissermos que não temos cometido pecado, 
fazemo-lo mentiroso e a sua palavra não está em nós” (1 Jo 1.9 ss). 

Confissão e absolvição sacerdotais. Cremos que é suficiente esta sincera 
confissão feita só a Deus, ou particularmente entre Deus e o pecador, ou 
publicamente na Igreja quando se faz a confissão geral de pecados, e que para 
se obter perdão de pecados não é necessário ninguém confessar seus pecados 
a um sacerdote, sussurrando-lhe aos ouvidos, para dele ouvir em troca a 
absolvição, com a imposição das mãos, porque não existe nenhum mandamento 
nem exemplo disso Santas Escrituras. David testifica e diz: “Confessei-te o meu 
pecado e a minha iniquidade não mais ocultei. Disse: Confessarei ao Senhor as 
minhas transgressões; e tu perdoaste a iniquidade do meu pecado” (Sl 32.5). E 
o Senhor, ao ensinar-nos a orar e ao mesmo tempo a confessar nossos pecados, 
disse: “Pai nosso que estás nos céus… perdoa-nos as nossas dívidas, assim 
como nós temos perdoado aos nossos devedores” (Mt 6.9 e 12). Portanto, é 
necessário que confessemos nossos pecados a Deus, nosso Pai, e nos 
reconciliemos com nosso próximo, se o ofendemos. Quanto a esse tipo de 
confissão, o apóstolo São Tiago diz: “Confessai, pois, os vossos pecados uns 
aos outros” (Tg 5.16). Se, contudo, alguém se acha acabrunhado pelo peso de 
seus pecados e por tentações que o põem perplexo, e procurar conselho, 
instrução e conforto individualmente, ou de um ministro da Igreja, ou de um outro 
irmão instruído na Lei de Deus, não desaprovamos. Por outro lado, aprovamos 
plenamente a confissão de pecados geral e pública, que usualmente se realiza 
na Igreja e em reuniões de culto, como notamos acima, tanto mais que isso está 
de acordo com a Escritura. 

Das chaves do Reino do Céu. Quanto às chaves do Reino de Deus, que o 
Senhor entregou aos apóstolos, muitos tagarelam inúmeras coisas espantosas, 
e com elas forjam espadas, lanças, cetros e coroas, e pleno poder sobre os 
maiores reinos, e, afinal, sobre almas e corpos. Julgando de modo singelo, 
segundo a Palavra do Senhor, dizemos que todos os que são legitimamente 
chamados ministros possuem e exercem as chaves, ou o uso das chaves, 
quando anunciam o Evangelho; isto é, quando ensinam, exortam, confortam, 
repreendem e exercem a disciplina sobre o povo confiado aos seus cuidados. 

Abrir e fechar (o Reino). Desse modo abrem o Reino dos Céus aos obedientes 
e o fecham aos desobedientes. O Senhor prometeu essas chaves aos apóstolos 
em Mt 16, e as deu em Jo 20, Mc 16 e Lc 24, quando enviou seus discípulos e 
os mandou pregar o Evangelho a todo o mundo, e perdoar pecados. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

23 
 

O ministério da reconciliação. Na carta aos Coríntios diz o apóstolo que o 
Senhor deu o ministério da reconciliação aos seus ministros (2 Co 5.18 ss). E 
ele explica qual é ele, dizendo que é a pregação ou o ensino da reconciliação. 
E, tornando suas palavras ainda mais claras, acrescenta que os ministros de 
Cristo desempenham o ofício de embaixadores em nome de Cristo, como se 
Deus mesmo por meio deles exortasse o povo a se reconciliar com Deus, sem 
dúvida nenhuma pela fiel obediência. Portanto, exercem o poder das chaves 
quando persuadem os homens à fé e ao arrependimento. Assim, reconciliam os 
homens com Deus. 

Os ministérios proclamam a remissão de pecados. Assim, eles perdoam 
pecados. Abrem, assim, o Reino dos Céus e nele introduzem os crentes: mui 
diferentemente daqueles de quem o Senhor fala no Evangelho: “Ai de vós, 
intérpretes da lei! porque tomastes a chave da ciência; contudo, vós mesmos 
não entrastes e impedistes os que estavam entrando” (Lc 11.52). 

Como os ministros absolvem. Os ministros, portanto, absolvem correta e 
eficazmente quando pregam o Evangelho de Cristo e nele a remissão de 
pecados, que é prometida a todo aquele que crê, assim como cada um é 
batizado, e quando testificam que ela pertence a cada um particularmente. E não 
julgamos que esta absolvição se torne mais eficaz por ser murmurada no ouvido 
de alguém ou individualmente sobre a cabeça de alguém. Pensamos, contudo, 
que a remissão de pecados pelo sangue de Cristo deve ser diligentemente 
anunciada, e que cada um deve ser avisado de que o perdão de pecados lhe 
pertence. 

Diligência na renovação da vida. Ademais os exemplos do Evangelho 
ensinam-nos quão vigilantes e diligentes devem ser os arrependidos no esforço 
de renovação de vida e na mortificação do homem velho e despertamento do 
homem novo. O Senhor disse ao paralítico que ele curara: “Olha que já estás 
curado; não peques mais, para que não te suceda cousa pior” (Jo 5.14). De igual 
modo, disse à adúltera a quem libertou: “Vai, e não peques mais” (Jo 8.11). Sem 
dúvida, por estas palavras ele não quis dizer que o homem, alguma vez, 
enquanto ainda vive nesta carne, não peque; mas recomenda vigilância 
cuidadosa e diligência para que nos esforcemos de todos os modos e 
supliquemos a Deus em nossas orações para não cairmos nos pecados dos 
quais como que ressuscitamos, e para não sermos vencidos pela carne, pelo 
mundo e pelo Diabo. Zaqueu, o publicano, recebido pelo Senhor em graça, 
exclama no Evangelho: “Senhor, resolvo dar aos pobres a metade dos meus 
bens; e, se nalguma cousa tenho defraudado alguém, restituo quatro vezes mais” 
(Luc 19.8). Portanto, do mesmo modo pregamos que restituição e misericórdia, 
e, até, esmolas, são necessárias para aqueles que verdadeiramente se 
arrependem, e exortamos todos os homens em toda parte com as palavras do 
apóstolo: “Não reine, portanto, o pecado em vosso corpo mortal, de maneira que 
obedeçais às suas paixões; nem ofereçais cada um os membros do seu corpo 
ao pecado como instrumentos de iniquidade; mas oferecei-vos a Deus como 
ressurrectos dentre os mortos, e os vossos membros a Deus como instrumentos 
de justiça” (Rm 6.12 ss). 

Erros. Por isso, condenamos todas as afirmações ímpias de alguns que fazem 
mau uso da pregação do Evangelho e dizem: “É fácil retornar a Deus; Cristo 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

24 
 

expiou todos os pecados: é fácil o perdão dos pecados; portanto, que mal há em 
pecar? Nem precisamos estar muito preocupados acerca do arrependimento 
etc.” Não obstante, ensinamos sempre que o acesso a Deus está aberto a todos 
os pecadores, e que ele perdoa todos os pecados a todos os que creem, exceto 
o pecado contra o Espírito Santo (Mc 3.29). 

As seitas. Eis por que condenamos os antigos e modernos novacianos e os 
cataristas. 

Indulgências papais. Condenamos, de modo especial, a doutrina lucrativa do 
Papa sobre a penitência, e contra a sua simonia e as suas indulgências 
simoníacas usamos o julgamento de São Pedro com respeito a Simão: “O teu 
dinheiro seja contigo para perdição, pois julgaste adquirir por meio dele o dom 
de Deus. Não tens parte nem sorte neste ministério, porque o teu coração não é 
reto diante de Deus” (At 8.20 ss). 

Satisfações. Não aprovamos também aqueles que pensam que, pelas suas 
satisfações, reparam os pecados cometidos. Ensinamos que só Cristo, pela sua 
morte ou paixão, é a satisfação, a propiciação ou a expiação de todos os 
pecados (Is 53; 1 Co 1.30). Contudo, como já dissemos, não cessamos de insistir 
na mortificação da carne. Mas acrescentamos que essa mortificação não deve 
ser orgulhosamente exaltada perante Deus como satisfação pelos pecados, mas 
deve ser realizada humildemente, de conformidade com a natureza dos filhos de 
Deus, como uma nova obediência resultante da gratidão pelo livramento e pela 
satisfação plena obtidos pela morte e satisfação do Filho de Deus. 

  

15. Da verdadeira justificação dos fiéis 
Que é justificação? Segundo o apóstolo no seu tratamento da justificação, 
justificar significa “perdoar pecados”, “absolver de culpa e castigo”, “receber em 
graça” e “declarar justo”. Em sua Epístola aos Romanos o apóstolo diz: “É Deus 
quem os justifica. Quem os condenará?” (Rm 8.33). Justificar e condenar são 
termos opostos. E nos Atos dos Apóstolos o apóstolo diz: “Tomai, pois, irmãos, 
conhecimento de que se vos anuncia remissão de pecados por intermédio deste; 
e por meio dele todo o que crê é justificado de todas as cousas das quais vós 
não pudestes ser justificados pela lei de Moisés” (At 13.38 ss). Na Lei, assim 
como nos Profetas, lemos: “Em havendo contenda entre alguns, e vierem a juízo, 
os juízes os julgarão, justificando ao justo e condenando ao culpado” (Dt 25.1). 
E em Is 5: “Ai dos que… por suborno justificam o perverso”. 

Somos justificados por causa de Cristo. É absolutamente certo que todos nós 
somos por natureza pecadores e ímpios, e diante do tribunal de Deus somos 
acusados de impiedade e réus de morte, mas, só pela graça de Cristo, sem 
qualquer mérito nosso ou consideração por nós, somos justificados, isto é, 
absolvidos dos pecados e da morte por Deus, o juiz. Que é, com efeito, mais 
claro do que o que disse São Paulo? “Pois todos pecaram e carecem da glória 
de Deus, sendo justificados gratuitamente, por sua graça, mediante a redenção 
que há em Cristo Jesus” (Rm 3.23 ss). 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

25 
 

A justiça imputada. Cristo tomou sobre si mesmo e carregou os pecados do 
mundo, e satisfez a justiça divina. Portanto, é só por causa dos sofrimentos e 
ressurreição de Cristo que Deus é propício para com nossos pecados e não no-
los imputa, mas imputa-nos como nossa a justiça de Cristo (2 Co 5.19 ss; Rm 
4.25), de modo que agora não só estamos limpos e purificados de pecados ou 
somos santos, mas também, sendo-nos dada a justiça de Cristo, e sendo nós 
assim absolvidos do pecado, da morte ou da condenação, somos finalmente 
justos e herdeiros da vida eterna. Propriamente falando, portanto, só Deus 
justifica, e justifica somente por causa de Cristo, não nos imputando os pecados, 
mas a sua justiça. 

Somos justificados somente pela fé. E porque recebemos esta justificação, 
não por quaisquer obras, mas pela fé na misericórdia de Deus e em Cristo, por 
isso ensinamos e cremos, com o apóstolo, que o pecador é justificado somente 
pela fé em Cristo e não pela lei ou por quaisquer obras. O apóstolo diz: 
“Concluímos, pois, que o homem é justificado pela fé, independentemente das 
obras da lei” (Rm 3.28). Também: “Porque se Abraão foi justificado por obras, 
tem de que se gloriar, porém não diante de Deus. Pois, que diz a Escritura? 
Abraão creu em Deus, e isso lhe foi imputado para justiça… Mas ao que não 
trabalha, porém crê naquele que justifica ao ímpio, a sua fé lhe é atribuída como 
justiça” (Rm 4.2 ss; Gn 15.6). E outra vez: “Porque pela graça sois salvos, 
mediante a fé; e isto não vem de vós, é dom de Deus; não de obras, para que 
ninguém se glorie”, etc. (Ef 2.8 ss). Portanto, porque a fé recebe Cristo, nossa 
justiça, e atribui tudo à graça de Deus em Cristo, por isso a justificação é atribuída 
à fé, principalmente por causa de Cristo, e não porque ela seja obra nossa, visto 
que é dom de Deus. 

Recebemos Cristo pela fé. Além disso, o Senhor mostra sobejamente que 
recebemos Cristo pela fé, em Jo 6, onde ele usa comer por crer, e crer por comer. 
Pois, como é comendo que recebemos o alimento, assim é crendo que 
participamos de Cristo. A justificação não é atribuída parcialmente a Cristo ou à 
fé, e parcialmente a nós. Por conseguinte, não compartilhamos do benefício da 
justificação em parte por causa da graça de Deus ou de Cristo, e em parte por 
causa de nós mesmos, de nosso amor, de nossas obras ou de nosso mérito, 
mas atribuímo-lo totalmente à graça de Deus em Cristo pela fé. Mas também 
nosso amor e nossas obras não poderiam agradar a Deus, sendo realizados por 
homens injustos: por isso, é necessário que sejamos justos antes que possamos 
amar ou praticar obras justas. Somos feitos verdadeiramente justos, como 
dissemos, pela fé em Cristo, só pela graça de Deus, que não nos imputa os 
nossos pecados, mas a justiça de Cristo, e por isso, ele nos imputa a fé em Cristo 
como justiça. Ademais, o apóstolo mui claramente deriva da fé o amor, quando 
diz: “Ora, o intuito da presente admoestação visa o amor que procede de coração 
puro e de consciência boa e de fé sem hipocrisia” (1 Tm 1.5). 

Tiago comparado com Paulo. Por isso, aqui falamos, não de uma fé imaginária, 
vã e inerte ou morta, mas de uma fé viva e vivificante, a qual, por apreender a 
Cristo, que é vida e vivifica, é viva e se chama “viva” e se mostra viva por obras 
vivas. E assim São Tiago não contradiz coisa alguma nesta nossa doutrina. É 
que ele fala de uma fé vã e morta, da qual alguns se vangloriavam, mas que não 
tinham Cristo vivendo neles pela fé (Tg 2.14 ss). São Tiago disse que as obras 
justificam, contudo, sem contradizer o apóstolo (do contrário ele teria de ser 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

26 
 

rejeitado), mas mostrando que Abraão provou sua fé viva e justificadora pelas 
obras. É isso o que fazem todos os piedosos, confiados, porém, só em Cristo e 
não em suas próprias obras. O apóstolo ainda diz: “Já não sou eu quem vive, 
mas Cristo vive em mim; e esse viver que agora tenho na carne, vivo pela fé no 
Filho de Deus, que me amou e a si mesmo se entregou por mim. Não anulo a 
graça de Deus; pois, se a justiça é mediante a lei, segue-se que morre Cristo em 
vão”, etc. (Gl 2.20). 

  

16. Da fé e das boas obras, e da sua recompensa, e do mérito do homem 
Que é a fé? A fé cristã não é opinião e convicção humana, mas confiança 
extremamente firme, e o claro e inabalável assentimento do espírito, e finalmente 
a apreensão certíssima da verdade de Deus apresentadas nas Escrituras e no 
Credo dos Apóstolos, assim como apreensão do próprio Deus, o supremo bem, 
e especialmente da promessa de Deus e de Cristo, que é o cumprimento de 
todas as promessas. 

A fé é dom de Deus. Mas esta fé é simplesmente um dom de Deus, que só ele 
pela sua graça, segundo a sua medida, concede aos seus eleitos quando, a 
quem e quanto ele quer. E ele realiza isso pelo Espírito Santo, pela pregação do 
Evangelho e pela oração fiel. 

O aumento da fé. Essa fé pode também ser aumentada por Deus; se assim não 
fosse, o apóstolo não teria dito: “Senhor: aumenta-nos a fé” (Lc 17.5). Tudo o 
que até aqui temos dito com respeito à fé, os apóstolos ensinaram antes de nós. 
São Paulo disse: “Ora, a fé é hypostasis ou a certeza das cousas que se 
esperam, a elegchos, isto é, a convicção dos fatos que se não vêem” (Hb 11.1). 
E noutro passo ele diz que todas as promessas de Deus são sim por Cristo, e 
pelo mesmo Cristo são amém (2 Co 1.20). E aos filipenses ele disse que a eles 
lhes foi dado crer em Cristo (Fp 1.29). Noutro passo: Deus concedeu a cada um 
a medida da fé (Rm 12.3). Noutro ainda: “Nem todos têm fé” e, “Nem todos 
obedecem ao Evangelho” (2 Ts 3.2; Rm 10.16). Também Lucas atesta, dizendo: 
“Creram todos os que haviam sido destinados para a vida eterna” (At 13.48). Eis 
porque São Paulo também a chama “a fé dos eleitos de Deus” (Tt 1.1), e outra 
vez: “A fé vem pela pregação e a pregação pela palavra de Cristo” (Rm 10.17). 
Em outras partes, com frequência, manda que os homens orem pedindo fé. 

Fé eficaz e ativa. O mesmo apóstolo chama a fé “eficaz” e “que atua pelo amor” 
(Gl 5.6). Ela também acalma a consciência e abre um livre acesso para Deus, 
de modo que podemos aproximar-nos dele com confiança e dele conseguir o 
que é útil e necessário. A mesma fé conserva-nos no serviço que devemos a 
Deus e ao próximo, fortalece-nos a paciência na adversidade, molda uma 
verdadeira confissão e manifesta-a: numa palavra, produz bons frutos de todas 
as espécies, e boas obras. 

Das boas obras. Ensinamos que as verdadeiras boas obras nascem de uma fé 
viva, pelo Espírito Santo, e são praticadas pelos fiéis segundo a vontade ou a 
regra da Palavra de Deus. Ora, o apóstolo São Pedro diz: “Reunindo a vossa 
diligência, associai com a vossa fé a virtude; com a virtude, o conhecimento; com 
o conhecimento, o domínio próprio”, etc. (2 Pe 1.5 ss). Dissemos acima que a 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

27 
 

Lei de Deus, que é sua vontade, estabelece para nós o padrão de boas obras. E 
o apóstolo diz: “Pois esta é a vontade de Deus, a vossa santificação: que vos 
abstenhais da prostituição… e que, nesta matéria, ninguém ofenda nem 
defraude a seu irmão” (1 Ts 4.3 ss). 

Obras de escolha humana. E na verdade, obras e cultos que escolhemos por 
nosso arbítrio não são agradáveis a Deus. A estes São Paulo 
denomina ethelothreskia (CI 2.23). Desses o Senhor diz no Evangelho: “Em vão 
me adoram, ensinando doutrinas que são preceitos de homens” (Mt 15.9). 
Portanto, desaprovamos tais obras, mas aprovamos e estimulamos aquelas que 
são da vontade e de mandado de Deus. 

O fim das boas obras. Essas mesmas obras não devem ser praticadas para, 
por meio delas, ganharmos a vida eterna pois, como diz o apóstolo, a vida eterna 
é dom de Deus. Nem devem ser elas praticadas por ostentação, o que o Senhor 
rejeita em Mt 6, nem para lucro, o que também ele rejeita em Mt 23, mas para a 
glória de Deus, para adornar a nossa vocação, para manifestar gratidão a Deus 
e para benefício do próximo. É assim que Nosso Senhor diz no Evangelho: 
“Assim brilhe também a vossa luz diante dos homens, para que vejam as vossas 
boas obras e glorifiquem a vosso Pai que está nos céus” (Mt 5.16). E o apóstolo 
São Paulo diz: “Que andeis de modo digno da vocação a que fostes chamados” 
(Ef 4.1). Ainda: “E tudo o que fizerdes, seja em palavra, seja em ação, fazei-o 
em nome do Senhor Jesus, dando por ele graças a Deus Pai” (Cl 3.17); “Não 
tenha cada um em vista o que é propriamente seu, senão também cada qual o 
que é dos outros” (Fp 2.4); “Que aprendam também a distinguir-se nas boas 
obras, a favor dos necessitados, para não se tornarem infrutíferos” (Tt 3.14). 

As boas obras não são rejeitadas. Portanto, embora ensinemos com o 
apóstolo que o homem é justificado pela graça pela fé em Cristo e não por 
quaisquer boas obras, contudo não menosprezamos nem condenamos as boas 
obras. Sabemos que o homem não foi criado ou regenerado pela fé, para viver 
ocioso, mas antes para fazer sem cessar o que é bom e útil. No Evangelho o 
Senhor diz que uma árvore boa produz bom fruto (Mat 12.33), e que aquele que 
nele permanece produz muito fruto (Jo 15.5). O apóstolo diz: “Pois somos feitura 
dele, criados em Cristo Jesus para boas obras, as quais Deus de antemão 
preparou para que andássemos nelas” (Ef 2.10). E ainda: “O qual a si mesmo se 
deu por nós, a fim de remir-nos de toda iniquidade, e purificar para si mesmo um 
povo exclusivamente seu, zeloso de boas obras” (Tt 2.14). Condenamos, 
portanto, todos os que desprezam as boas obras e vivem a dizer que não 
precisamos dar atenção a elas e que elas são inúteis. 

Não somos salvos pelas boas obras. Entretanto, como foi dito acima, não 
julgamos que somos salvos pelas boas obras nem que elas sejam necessárias 
para a salvação, de modo que sem elas ninguém já tenha sido salvo. Pois somos 
salvos somente pela graça e pelo favor de Cristo. As obras procedem, 
necessariamente, da fé. A salvação é impropriamente atribuída a elas; ao passo 
que é com absoluta propriedade que ela é atribuída à graça. É bem conhecida a 
declaração do apóstolo: “E se é pela graça, já não é pelas obras; do contrário, a 
graça já não é graça” (Rm 11.6). 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

28 
 

As boas obras agradam a Deus. As obras que praticamos pela fé são 
agradáveis a Deus e são por ele aprovadas. Por causa da fé em Cristo, aqueles 
que praticam boas obras, que sobretudo pelo Espírito Santo são praticadas pela 
graça de Deus, são agradáveis a Deus. São Pedro diz: “Em qualquer nação, 
aquele que teme e faz o que é justo lhe é aceitável” (At 10.35). E São Paulo diz: 
“Não cessamos de orar por vós… a fim de viverdes de modo digno do Senhor, 
para o seu inteiro agrado, frutificando em toda boa obra” (Cl 1.9 ss). 

Ensinamos as verdadeiras virtudes, não as falsas e filosóficas. Assim, 
zelosamente ensinamos as verdadeiras virtudes, não as falsas ou filosóficas, as 
verdadeiramente boas obras e os genuínos serviços de um cristão. E tanto 
quanto podemos, diligente e insistentemente as inculcamos a todos os homens, 
censurando ao mesmo tempo a desídia e hipocrisia dos que com os lábios 
louvam e professam o Evangelho e o desonram pelas suas vidas ignominiosas. 
Nesta questão, pomos diante deles as terríveis ameaças de Deus, bem como as 
suas ricas promessas e generosas recompensas – exortando, consolando e 
repreendendo. 

Deus recompensa as boas obras. Ensinamos que Deus dá uma rica 
recompensa aos que praticam boas obras, segundo a palavra do profeta: 
“Reprime a tua voz de choro… porque há recompensa para as tuas obras” (Jr 
31.16; Is 4). Também o Senhor disse no Evangelho: “Regozijai-vos e exultai, 
porque é grande o vosso galardão nos céus” (Mt 5.12), e “Quem der a beber 
ainda que seja um copo de água fria, a um destes pequeninos … em verdade 
vos digo que de modo algum perderá o seu galardão” (Mt 10.42). Atribuímos, 
entretanto, esta recompensa, que o Senhor dá, não ao mérito do homem que a 
recebe, mas à bondade ou generosidade e veracidade de Deus, que a promete 
e a dá, e que, embora não deva nada a ninguém, contudo prometeu que dará 
recompensa a seus fiéis adoradores; mas ele lhes dá para que eles o adorem. 
Além disso, mesmo nas obras dos santos há muitas coisas indignas de Deus e 
muitas mais que são imperfeitas. Mas, porque Deus recebe em graça e acolhe 
os que praticam obras por amor a Cristo, confere-lhes a prometida recompensa. 
A assim que em outro contexto as nossas justiças são comparadas a “trapo de 
imundícia” (Is 64.6). Também o Senhor diz no Evangelho: “Vós, depois de 
haverdes feito quanto vos foi ordenado, dizei: Somos servos inúteis, porque 
fizemos apenas o que devíamos fazer” (Lc 17.10). 

Os méritos dos homens são nulos. Portanto, embora ensinemos que Deus 
recompensa as nossas boas ações, todavia ensinamos, ao mesmo tempo, com 
Santo Agostinho, que Deus não coroa em nós os nossos méritos, mas os seus 
dons. Por isso dizemos, que qualquer recompensa que recebemos é também 
graça, e é mais graça que recompensa, porque o bem que fazemos, fazemo-lo 
mais por Deus do que por nós mesmos, e porque São Paulo diz: “Que tens tu 
que não tenhas recebido? E, se o recebeste, por que te vanglorias, como se o 
não tiveras recebido?” (1 Co 4.7). E isto é o que o bendito mártir São Cipriano 
concluiu deste verso: Não devemos gloriar-nos de coisa alguma em nós, visto 
que nada é propriamente nosso. Condenamos, portanto, os que defendem os 
méritos dos homens, de modo a esvaziar a graça de Deus. 

  



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

29 
 

17. Da Igreja de Deus, santa e católica, e do único Cabeça da Igreja. 
A Igreja sempre existiu e sempre existirá. Visto que Deus desde o princípio 
quis salvar os homens e trazê-los ao conhecimento da verdade (1 Tm 2.4), é 
absolutamente necessário que a Igreja tenha existido no passado, exista agora 
e continue até o fim do mundo. 

Que é a Igreja. A Igreja é a assembleia dos fiéis convocada ou reunida do 
mundo: é, direi, a comunhão de todos os santos, isto é, dos que verdadeiramente 
conhecem, adoram corretamente e servem o verdadeiro Deus em Cristo, o 
Salvador, pela palavra e pelo Espírito Santo, e que, finalmente, participam, pela 
fé, de todos os benefícios gratuitamente oferecidos mediante Cristo. Cidadãos 
de uma comunidade. São todos eles cidadãos de uma só cidade, vivem sob o 
mesmo Senhor, sob as mesmas leis, e na mesma participação de todos os 
benefícios. O apóstolo os chamou “concidadãos dos santos, e … da família de 
Deus” (Ef 2.19), denominando “santos” os fiéis na terra (1 Co 4.1), que são 
santificados pelo sangue do filho de Deus. Deve ser entendido inteiramente com 
relação a estes santos o artigo do Credo: “Creio na santa Igreja católica, na 
comunhão dos santos”. 

Uma só Igreja em todos os tempos. E, visto que há sempre um só Deus e um 
só Mediador entre Deus e os homens, Jesus o Messias, e um só Pastor de todo 
o rebanho, uma só Cabeça deste corpo, enfim, um só Espírito, uma só salvação, 
uma só fé, um só testamento ou aliança, segue-se, necessariamente, que existe 
uma só Igreja. A Igreja católica. Por isso chamamos “católica” e essa Igreja, 
porque é universal, e se espalha por todas as partes do mundo, estende-se por 
todos os tempos e não é limitada pelo tempo ou pelo espaço. Condenamos, 
portanto, os donatistas, que confinavam a Igreja a não sei que cantos da África, 
e não aprovamos o clero romano, que vive a propalar que só a Igreja de Roma 
é católica. 

Partes ou formas da Igreja. A Igreja divide-se em diferentes partes ou formas, 
não por estar dividida ou rasgada em si mesma, mas por ser distinta pela 
diversidade dos seus membros. Militante e triunfante. Uma é chamada a Igreja 
Militante e a outra a Igreja Triunfante. A primeira ainda milita na terra e luta contra 
a carne, o mundo e o Diabo, que é o príncipe deste mundo, e contra o pecado e 
a morte. A outra, já deu baixa e triunfa no céu depois de ter vencido esses 
inimigos, e exulta diante do Senhor. Entretanto, essas duas igrejas têm 
comunhão e união uma com a outra. 

A Igreja particular. A Igreja Militante na terra tem tido, sempre, muitas igrejas 
particulares. Contudo, todas estas devem ser referidas à unidade da Igreja 
católica. Esta Igreja (Militante) foi estabelecida de um modo antes da Lei, entre 
os patriarcas, de outro modo diferente sob Moisés, pela Lei; e de modo diferente 
por Cristo, por meio do Evangelho. 

Os dois povos. Em geral se mencionam dois povos: os israelitas e os gentios, 
ou aqueles que foram congregados de entre judeus e gentios na Igreja. Há, 
também, dois Testamentos, o Velho e o Novo. A mesma Igreja para o velho e o 
novo povo. No entanto, de todos esses povos foi e ainda é só uma a comunidade, 
uma só a salvação num só Messias, em quem, como membros de um só corpo, 
sob um só Cabeça, todos estão unidos na mesma fé, participando também do 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

30 
 

mesmo alimento e da mesma bebida espiritual. Aqui, porém, reconhecemos uma 
diversidade de tempos e uma diversidade nos sinais do Messias prometido e 
manifestado; agora, abolidas as cerimônias, a luz brilha sobre nós de maneira 
mais clara, e bênçãos nos são dadas mais abundantemente, e uma liberdade 
mais completa. 

A Igreja, casa do Deus vivo. Esta santa Igreja de Deus é chamada a casa do 
Deus vivo, construída de pedras vivas e espirituais e fundada sobre uma rocha 
firme, sobre fundamento que ninguém tem o direito de substituir por um outro, e 
é assim chamada “coluna e baluarte da verdade” (1 Tm 3.15). A Igreja não erra. 
Ela não erra, enquanto se apoia sobre a rocha, Cristo, e sobre o fundamento dos 
profetas e apóstolos. E não é de admirar se ela errar, todas as vezes que 
abandonar aquele que, só, é a verdade. A Igreja noiva e virgem. A Igreja é 
também chamada virgem e a noiva de Cristo e, em verdade, única e dileta. O 
apóstolo diz: “Tenho-vos preparado para vos apresentar como virgem pura a um 
esposo” (2 Co 2.2). A Igreja, rebanho de ovelhas. A Igreja é chamada rebanho 
sob um só pastor, Cristo, segundo Ez 34 e Jo 10. A Igreja corpo de Cristo. É 
chamada também corpo de Cristo, porque os fiéis são os membros vivos de 
Cristo, sob Cristo, o Cabeça. 

Cristo o único cabeça da Igreja. É a cabeça que tem a preeminência no corpo, 
e dela o corpo todo recebe vida; pelo seu espírito o corpo é em tudo governado; 
dela, ainda, o corpo recebe incremento e crescimento. Mais ainda, há uma só 
cabeça do corpo a qual com ele se ajusta. Por isso a Igreja não pode ter 
nenhuma outra cabeça além de Cristo. Como a Igreja é um corpo espiritual, ela 
precisa ter também uma cabeça espiritual em harmonia consigo mesma. Não 
pode ser governada por outro espírito que não seja o Espírito de Cristo. Por 
conseguinte, São Paulo diz: “Ele é a cabeça do corpo, da igreja. Ele é o princípio, 
o primogênito de entre os mortos, para em todas as cousas ter a primazia” (Cl 
1.18). E em outro lugar: “Cristo é o cabeça da igreja, sendo este mesmo salvador 
do corpo” (Ef 5.23). E novamente: Ele é “o cabeça sobre todas as cousas, e o 
deu à igreja, a qual é o seu corpo, a plenitude daquele que a tudo enche em 
todas as cousas” (Ef 1.22 ss). Também: “Cresçamos em tudo naquele que é o 
cabeça, Cristo, de quem todo o corpo, bem ajustado e consolidado… efetua o 
seu próprio aumento” (Ef 4.15 ss). Por isso não aprovamos a doutrina do clero 
romano, que faz do seu Pontífice Romano o pastor universal, o cabeça supremo 
da Igreja Militante aqui na terra, e assim o próprio vigário de Jesus Cristo, que 
tem, como eles dizem, toda a plenitude de poder e soberana autoridade na 
Igreja. Cristo o único pastor da Igreja. Ensinamos que Cristo, nosso Senhor, é e 
continua a ser o único pastor universal e sumo Pontífice diante de Deus seu Pai, 
e que na Igreja ele mesmo realiza todas as funções de um pontífice ou pastor, 
até o fim do mundo; [VIGÁRIO] e, consequentemente, não necessita de vigário, 
que é substituto de quem está ausente. Mas Cristo está presente com sua Igreja 
e é sua cabeça vivificadora. Nenhum primado na Igreja. Ele proibiu, com toda a 
severidade, aos seus apóstolos e sucessores qualquer veleidade de primado e 
domínio na Igreja. Portanto, todos os que resistem, opondo-se a essa verdade 
transparente, e introduzem outro governo na Igreja de Cristo devem ser ligados 
àqueles, a respeito de quem profetizam os apóstolos de Cristo, São Pedro e São 
Paulo, em 2 Pe 2, e At 20.2, 2 Co 11.2, 2 Ts 2, assim como em outros passos. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

31 
 

Nenhuma confusão na Igreja. Contudo, repudiando o cabeça romano, não 
introduzimos na Igreja de Cristo nenhuma confusão ou perturbação, pois 
ensinamos que o governo da Igreja, estabelecido pelos apóstolos, nos é 
suficiente para conservar a Igreja na devida ordem. No princípio, quando a Igreja 
não tinha esse chefe romano, que hoje, como se diz, a conserva em ordem, não 
estava em confusão ou desordenada. O chefe romano preserva, na verdade, a 
sua tirania e a corrupção que foi introduzido na Igreja; e, ao mesmo tempo, ele 
impede, resiste e, com todas as suas forças, arruína a conveniente reforma da 
Igreja. 

Dissentimento e luta na Igreja. Objetam-nos que tem havido várias lutas e 
dissensões em nossas Igrejas desde que se separaram da Igreja Romana, e que 
por isso elas não podem ser igrejas verdadeiras. Como se nunca tivesse havido 
seitas na Igreja Romana, nem dissensões e lutas a respeito de religião, e na 
verdade presentes não tanto nas escolas como nos púlpitos no meio do povo. 
Sabemos, certamente, que o apóstolo disse: “Deus não é de confusão; e, sim, 
de paz” (1 Co 14.33). E: “porquanto, havendo entre vós ciúmes e contendas, não 
é assim que sois carnais?” Contudo, não podemos negar que Deus estava na 
Igreja apostólica e que a Igreja apostólica era Igreja verdadeira, não obstante a 
existência de combates e dissensões nela. O apóstolo São Paulo repreendeu o 
apóstolo São Pedro (Gl 2.11 ss), e Barnabé divergiu de Paulo. Grande luta surgiu 
na Igreja de Antioquia entre os que pregavam o único Cristo, como Lucas registra 
nos Atos dos Apóstolos, cap. 15. E tem havido, em todos os tempos, graves lutas 
na Igreja, e os mais eminentes doutores da Igreja divergiram de opinião entre si 
acerca de importantes assuntos, sem, no entanto, a Igreja deixar de ser aquilo 
que ela era, por causa de tais contendas. Pois, dessa forma, é do agrado de 
Deus usar as dissensões que surgem na Igreja para a glória do seu nome, para 
elucidar a verdade e para que os que são aprovados sejam manifestados (1 Co 
11.19). 

Marcas ou sinais da verdadeira Igreja. Ademais, visto que não reconhecemos 
nenhum outro chefe da Igreja a não ser Cristo, de igual modo não reconhecemos 
como a verdadeira Igreja qualquer Igreja que se vangloria de o ser; ensinamos, 
no entanto, que a verdadeira Igreja é aquela em que se encontram as marcas ou 
sinais da verdadeira Igreja, principalmente a legítima e sincera pregação da 
palavra de Deus como nos foi deixada nos escritos dos profetas e apóstolos, que 
nos conduzem todos nós a Cristo, que no Evangelho disse: “As minhas ovelhas 
ouvem a minha voz; eu as conheço, e elas me seguem. Eu lhes dou a vida 
eterna… De modo nenhum seguirão o estranho, antes fugirão dele porque não 
conhecem a voz dos estranhos” (Jo 10.5, 27-28). 

E aqueles que são assim na Igreja de Deus têm uma fé e um espírito; e por isso 
adoram o único Deus e só a ele cultuam em espírito e verdade, só a ele amando 
de todo o coração e de todas as suas forças, só a ele orando por meio de Jesus 
Cristo, o único Mediador e Intercessor; e não buscam nenhuma justiça e vida 
fora de Cristo e da fé nele. Pelo fato de reconhecerem a Cristo como o único 
chefe e fundamento de sua Igreja, apoiando-se nele, renovam-se diariamente 
pelo arrependimento e, com paciência, carregam a cruz imposta a eles. Além 
disso, congregados juntos com todos os membros de Cristo por um amor não 
fingido, revelam que são discípulos de Cristo perseverando no vínculo da paz e 
da santa unidade. Ao mesmo tempo participam dos sacramentos instituídos por 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

32 
 

Cristo e a nós entregues pelos seus apóstolos, não os usando de nenhuma outra 
maneira a não ser como os receberam do próprio Senhor. Aquela palavra do 
apóstolo São Paulo é bem conhecida de todos: “Porque eu recebi do Senhor o 
que também vos entreguei” (1 Co 11.23 ss). Por causa disso, condenamos como 
alienadas da verdadeira Igreja de Cristo todas aquelas igrejas que não são como 
ouvimos que devem ser, a despeito do muito que se jactam de uma sucessão de 
bispos, de unidade e de antiguidade. Além do mais, temos a advertência dos 
apóstolos de Cristo, para que fujamos da idolatria e de Babilônia (1 Co 10.14; 1 
Jo 5.21), e não tenhamos parte com ela se não queremos ser participantes das 
pragas de Deus (Ap 18.4; 2 Co 6.17). 

Fora da Igreja de Deus não há salvação. Consideramos a comunhão com a 
verdadeira Igreja de Cristo coisa tão elevada que negamos que possa viver 
perante Deus aqueles que não estiverem em comunhão com a verdadeira Igreja 
de Deus, mas dela se separam. Pois, como não havia salvação fora da arca de 
Noé, quando o mundo perecia no dilúvio, igualmente cremos que não há 
salvação certa e segura fora de Cristo, que se oferece para o bem dos eleitos na 
Igreja; e por isso ensinamos que os que querem viver não podem separar-se da 
Igreja de Cristo. 

A Igreja não está limitada aos seus sinais. Entretanto, pelos sinais acima 
mencionados, não restringimos a Igreja ao ponto de ensinarmos que estão fora 
dela todos aqueles que ou não participam dos sacramentos, pelo menos não 
voluntariamente ou por desprezo, mas antes, forçados pela necessidade, 
involuntariamente se abstêm deles ou deles são privados, ou em quem a fé 
algumas vezes falha, embora não seja inteiramente extinta e não cesse de todo; 
ou em quem se encontram as imperfeições e erros devidos à fraqueza. Sabemos 
que Deus teve alguns amigos no mundo fora da comunidade de Israel. Sabemos 
do que aconteceu ao povo de Deus no cativeiro da Babilônia, onde foram 
privados dos seus sacrifícios por setenta anos. Sabemos o que aconteceu a São 
Pedro, que negou o Mestre, e o que costuma acontecer diariamente aos eleitos 
de Deus e às pessoas fiéis que se desviam e são fracas. Sabemos, mais, que 
tipo de igrejas eram as existentes na Galácia e em Corinto nos dias dos 
apóstolos, nas quais o apóstolo encontrou muitos e sérios pecados; apesar disso 
ele as chama santas igrejas de Cristo (1 Co 1.2; Gl 1.2). 

A Igreja às vezes parece estar extinta. Sim, muitas vezes acontece que Deus, 
em seu justo juízo, permite que a verdade da sua Palavra, a fé católica e o culto 
verdadeiro de Deus sejam de tal forma obscurecidos e deformados, que a Igreja 
parece quase extinta e não mais existir, como vemos ter acontecido nos dias de 
Elias (1 Reis 19.10, 14), e em outras ocasiões. Não obstante, Deus tem, neste 
mundo e nestas trevas, os seus verdadeiros adoradores, que não são poucos, 
chegando mesmo a sete mil e mais (1 Reis 19.18, Ap 7.4, 9). Pois o apóstolo 
exclama: “O firme fundamento de Deus permanece, tendo este selo, ‘O Senhor 
conhece os que lhe pertencem’”, etc. (2 Tm 2.19). Vem daí que pode a Igreja de 
Deus ser designada invisível; não que os homens dos quais ela é formada sejam 
invisíveis, mas porque, estando oculta de nossos olhos e sendo conhecida só de 
Deus, ela às vezes secretamente foge ao juízo humano. 

Nem todos os que estão na Igreja são da Igreja. Por outro lado, nem todos os 
que são contados no número da Igreja são santos ou membros vivos e 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

33 
 

verdadeiros da Igreja. Pois há muitos hipócritas que externamente ouvem a 
palavra de Deus e publicamente recebem os sacramentos, e parecem invocar a 
Deus somente por meio de Cristo, confessar que Cristo é a sua única justiça, e 
adorar a Deus e exercer os deveres de caridade e por algum tempo suportar com 
paciência as desgraças. E, não obstante, interiormente, estão completamente 
destituídos da verdadeira iluminação do Espírito, de fé e de sinceridade de 
coração, e de perseverança até o fim. Mas finalmente o caráter destes homens, 
em sua maior parte, será manifestado. O apóstolo São João diz: “Eles saíram de 
nosso meio, mas não eram dos nossos; porque, se tivessem sido dos nossos, 
teriam permanecido conosco” (1 Jo 2.19). Todavia, conquanto simulem piedade, 
não são da Igreja, ainda que sejam considerados estarem na Igreja, exatamente 
como os traidores numa república estão incluídos no número de seus cidadãos, 
antes que sejam descobertos; e, como o joio e a palha se encontram no trigo, e 
como inchaços e tumores se acham no corpo sadio, quando ao contrário são 
doenças e deformidades e não genuínos membros do corpo. E assim a Igreja de 
Deus é muito adequadamente comparada a uma rede que retira peixes de todas 
as espécies, e a um campo no qual se encontram joio e trigo (Mt 13.24 ss, 47 
ss). 

Não devemos julgar irrefletida e prematuramente. Consequentemente, 
devemos ser muito cuidadosos, não julgando antes da hora, nem tentando 
excluir e rejeitar ou separar aqueles aos quais o Senhor não quer excluídos nem 
rejeitados, e nem aqueles que não podemos eliminar sem prejuízo para a Igreja. 
Por outro lado, devemos estar vigilantes para que, enquanto os piedosos 
ressonam, os ímpios não ganhem terreno e causem mal à Igreja. 

A unidade da Igreja não consiste em ritos externos. Além disso, 
diligentemente ensinamos que se deve tomar grande cuidado naquilo em que 
consistem de modo especial a verdade e a unidade da Igreja, para não 
provocarmos nem alimentarmos cismas na Igreja, irrefletidamente. A unidade 
não consiste em cerimônias e ritos externos, mas antes na verdade e unidade 
da fé católica. A fé católica não nos é transmitida pelas leis humanas, mas pelas 
Santas Escrituras, das quais é um resumo o Credo Apostólico. E, assim, lemos 
nos escritores antigos que havia grande diversidade de cerimônias, mas que 
eram livres e ninguém jamais pensava que a unidade da Igreja era, desse modo, 
dissolvida. Assim, ensinamos que a verdadeira harmonia da Igreja consiste em 
doutrinas e na verdadeira e unânime pregação do Evangelho de Cristo, nos ritos 
que foram expressamente transmitidos pelo Senhor. E aqui insistimos na palavra 
do apóstolo: “Todos, pois, que somos perfeitos, tenhamos este sentimento; e, se 
porventura pensais doutro modo, também isto Deus vos esclarecerá. Todavia, 
andemos de acordo com o que já alcançamos” (Fp 3.11 ss). 

  

18. Dos ministros da Igreja, sua instituição e deveres 
Deus usa ministros na edificação da Igreja. Deus sempre usou ministros para 
reunir ou estabelecer para si a Igreja, e para o governo e preservação da mesma; 
e ainda os usa e sempre os usará, enquanto a Igreja permanecer na terra. 
Portanto, a origem, a instituição e o ofício de ministros é uma ordenação muito 
antiga de Deus mesmo e não inovação de homens. Instituição e origem de 
ministros. É verdade que Deus poderia, pelo seu poder, sem qualquer meio, 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

34 
 

congregar para si mesmo uma Igreja de entre os homens; mas ele preferiu tratar 
com os homens pelo ministério de homens. Por isso os ministros devem ser 
considerados não como ministros apenas por si mesmos, mas como ministros 
de Deus, visto que por meio deles Deus realiza a salvação de homens. 

O ministério não deve ser depreciado. Por essa razão, chamamos a atenção 
dos homens para que tomem cuidado para não atribuirmos o que diz respeito à 
nossa conversão e instrução ao poder secreto do Espírito Santo, fazendo pouco 
do ministério eclesiástico. Pois convém termos sempre em mente as palavras do 
apóstolo: “Como, porém, invocarão aquele em que não creram? e como crerão 
naquele de quem nada ouviram? e como ouvirão, se não há quem pregue? … E 
assim, a fé vem pela pregação e a pregação pela palavra de Cristo” (Rm 10.14, 
17). E também o que o Senhor disse no Evangelho: “Em verdade, em verdade 
vos digo: Quem recebe aquele que eu enviar, a mim me recebe; e quem me 
recebe, recebe aquele que me enviou” (Jo 13.20). De igual modo, um homem da 
Macedônia, que apareceu numa visão a São Paulo, enquanto este se encontrava 
na Ásia, secretamente o admoestou dizendo: “Passa à Macedônia, e ajuda-nos” 
(At 16.9). E em outro lugar o mesmo apóstolo diz: “Porque de Deus somos 
cooperadores; lavoura de Deus, edifício de Deus sois vós” (1 Co 3.9). 

Por outro lado, no entanto, devemos precaver-nos para não atribuirmos 
demasiado aos ministros e ao ministério; aqui também lembrando-nos das 
palavras de nosso Senhor no Evangelho: “Ninguém pode vir a mim se o Pai que 
me enviou não o trouxer” (Jo 6.44), e as palavras do apóstolo: “Quem é Apolo? 
e quem é Paulo? Servos por meio de quem crestes, e isto conforme o Senhor 
concedeu a cada um … Eu plantei, Apolo regou; mas o crescimento veio de 
Deus. De modo que nem o que planta é alguma cousa, nem o que rega, mas 
Deus que dá o crescimento” (1 Co 3.5, 7). Deus move os corações dos homens. 
Então, creiamos que Deus nos ensina pela sua palavra, externamente por meio 
dos seus ministros e internamente move os corações dos seus eleitos à fé pelo 
seu Espírito Santo; e que, portanto, devemos atribuir a Deus toda a glória de 
todo este benefício. Mas deste assunto já tratamos no primeiro capítulo desta 
Explanação. 

Quem são os ministros e de que sorte são os que Deus deu ao mundo. E 
em verdade desde o princípio do mundo Deus usou os mais eminentes homens 
no mundo inteiro (ainda que muitos deles fossem simples na sabedoria terrena 
ou na filosofia, no entanto na verdadeira teologia eram excelentes), a saber, os 
patriarcas, com os quais ele falou frequentemente pelos anjos. Pois os patriarcas 
eram os profetas e mestres dos seus dias, aos quais, por essa razão, quis Deus 
que vivessem por vários séculos, para que fossem, por assim dizer pais e luzes 
do mundo. Foram seguidos por Moisés e os profetas famosos pelo mundo inteiro. 

Cristo o mestre. Depois destes o Pai celestial enviou o seu Filho unigênito, o 
mais perfeito mestre do mundo, em quem está escondida a sabedoria de Deus, 
a qual veio até nós através da mais santa, simples e perfeita de todas as 
doutrinas. Ele escolheu discípulos para si mesmo, aos quais fez apóstolos. Estes 
saíram por todo o mundo e em toda parte congregaram igrejas pela pregação do 
Evangelho, e depois ordenaram pastores ou mestres (doutores) em todas as 
igrejas do mundo, segundo o mandamento de Cristo; mediante seus sucessores 
ele ensinou e governou a Igreja até hoje. Portanto, como Deus deu ao seu povo 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

35 
 

antigo os patriarcas, juntamente com Moisés e os profetas, assim também ao 
seu povo do Novo Testamento ele enviou seu Filho unigênito e, com ele, os 
apóstolos e doutores da Igreja. 

Ministros do Novo Testamento. Além disso, os ministros do novo povo são 
designados por diversos nomes. São chamados apóstolos, Profetas, 
evangelistas, bispos, anciãos, pastores e mestres (1 Co 12.28; Ef 4.11). Os 
apóstolos. Os apóstolos não permaneciam num lugar determinado, mas por todo 
o mundo iam congregando diversas igrejas. Uma vez estas estabelecidos, 
deixou de haver apóstolos, e, em seu lugar, apareceram pastores, cada um em 
sua igreja. Profetas. Nos primeiros tempos eram videntes, conhecendo o futuro; 
mas também interpretavam as Escrituras. Tais homens são encontrados 
também hoje. Evangelistas. Os escritores da história evangélica eram chamados 
Evangelistas; mas eram também arautos do Evangelho de Cristo; como o 
apóstolo São Paulo ordena a Timóteo: “Faze o trabalho de evangelista” (2 Tim 
4.5). Bispos. Bispos são os supervisores e vigias da Igreja, que administram o 
alimento e outras necessidades da vida da Igreja. Presbíteros. Os presbíteros 
são os anciãos e, por assim dizer, os senadores e pais da Igreja, governando-a 
com sadio conselho. Pastores. Os pastores não só guardam o rebanho do 
Senhor, como também providenciam as coisas necessárias a ele. Mestres. Os 
mestres instruem e ensinam a verdadeira fé e piedade. Portanto, os ministros da 
Igreja podem, agora, ser chamados bispos, anciãos, pastores e mestres. 

Ordens dos papistas. Com o passar o tempo, muitas outras designações de 
ministros na Igreja foram introduzidas na Igreja de Deus. Alguns foram 
ordenados patriarcas, outros arcebispos, outros sufragâneos; também 
metropolitanos, arquidiáconos, diáconos, subdiáconos, acólitos, exorcismas, 
cantores, porteiros e não sei quantos outros, como cardeais, reitores e priores; 
abades maiores e menores; ordens mais elevadas e inferiores. Não estamos 
preocupados, porém, acerca de todas estas, de como foram uma vez e são 
agora. Basta-nos a doutrina apostólica no que concerne aos ministros. 

A respeito dos monges. Como sabemos com certeza que os monges e as 
ordens, ou seitas de monges, não são instituídas nem por Cristo, nem pelos 
apóstolos, ensinamos que elas nada valem para a Igreja de Deus; antes são 
perniciosas. Pois, embora anteriormente fossem toleráveis – quando eram 
solitários, ganhando a vida com suas próprias mãos, e não eram carga para 
ninguém e, como os leigos, eram por toda parte obedientes aos pastores das 
igrejas – agora, porém, o mundo todo vê e sabe a que são semelhantes. Eles 
formulam não sei que votos; mas levam vida totalmente contrária aos seus votos, 
de modo que os melhores deles merecem ser incluídos entre aqueles de quem 
o apóstolo fala: “Estamos informados de que entre vós há pessoas que andam 
desordenadamente, não trabalhando” etc. (2 Ts 3.11). Portanto, não temos tais 
pessoas em nossas igrejas, nem ensinamos que devem existir nas igrejas de 
Cristo. 

Os ministros devem ser chamados e eleitos. Ninguém deve usurpar a honra 
do ministério eclesiástico; isto é, apoderar-se dele por suborno ou quaisquer 
enganos, ou por sua própria escolha. Que os ministros da Igreja sejam 
chamados e eleitos por eleição legal e eclesiástica; isto é, que sejam eleitos 
escrupulosamente pela Igreja ou por aqueles que dela receberam delegação 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

36 
 

para tal fim, na devida ordem, sem qualquer tumulto, divisões ou rivalidade. Não 
se eleja qualquer um, mas homens idôneos, que se distingam por suficiente 
cultura sagrada, piedosa eloquência, sabedoria simples, e por fim, pela 
moderação e reputação honrada, segundo a regra apostólica fixada pelo 
apóstolo em 1 Tm 3 e Tt 1. 

Ordenação. E os que foram eleitos sejam ordenados pelos anciãos com orações 
públicas e imposição das mãos. Aqui condenamos todos quantos concorrem por 
conta própria, não sendo nem escolhidos, nem enviados, nem ordenados (Jr 23). 
Condenamos os ministros ineptos e os desprovidos dos dons necessários a um 
pastor. 

Ao mesmo tempo, reconhecemos que a inocente simplicidade de certos pastores 
na Igreja Antiga por vezes aproveitou mais à Igreja do que a erudição multiforme, 
refinada e elegante, mas demasiado enfatuada de outros. Por esse motivo não 
rejeitamos, nem mesmo hoje, a simplicidade honesta de alguns, que não é, 
porém, de modo algum ignorante. 

O sacerdócio de todos os crentes. Sem dúvida, os apóstolos de Cristo 
designam todos os que creem em Cristo como “sacerdotes”, não por causa de 
qualquer ofício, mas porque, por Cristo, todos os fiéis, feitos reis e sacerdotes, 
podemos oferecer sacrifícios espirituais a Deus (Êx 19.6; 1 Pe 2.9; Ap 1.6). 
Portanto, o sacerdócio e o ministério são bem diferentes um do outro. O 
sacerdócio, como acabamos de dizer, é comum a todos os cristãos; o mesmo 
não acontece com o ministério. Nem abolimos o ministério da Igreja pelo fato de 
termos repudiado o sacerdócio papístico da Igreja de Cristo. 

Sacerdotes e sacerdócio. Sem dúvida nenhuma, na nova aliança de Cristo não 
existe mais essa forma de sacerdócio como existia entre o povo antigo; o qual 
incluía unção externa, roupagens santas e inúmeras cerimônias que eram tipos 
de Cristo, que aboliu tudo isso pela sua vinda e cumprimento desses tipos. Mas 
ele mesmo permanece o único sacerdote para sempre e para não subtrairmos 
qualquer coisa dele, não chamamos sacerdote a nenhum dos ministros. Pois o 
próprio Senhor nosso não nomeou nenhum sacerdote na Igreja do Novo 
Testamento, que, tendo recebido autoridade do sufragâneo, ofereçam sacrifício 
diariamente, isto é, a própria carne e sangue do Senhor, pelos vivos e mortos, 
mas ministros que ensinem e administrem os sacramentos. 

A natureza dos ministros do Novo Testamento. São Paulo expõe de modo 
simples e conciso o que devemos pensar dos ministros do Novo Testamento ou 
da Igreja Cristã, e o que devemos atribuir-lhes: “Assim, pois, importa que os 
homens nos considerem como ministros de Cristo, e despenseiros dos mistérios 
de Deus” (1 Co 4.1). Por isso, o apóstolo quer que estimemos os ministros como 
ministros. Ora, o apóstolo os chamou hyperétas, “remadores”, que têm os olhos 
fixos unicamente no timoneiro, e são, assim, homens que não vivem para si 
mesmos ou segundo sua própria vontade, mas para os outros – a saber, para os 
seus senhores, de cujas ordens dependem inteiramente. Pois em todos os seus 
deveres todo ministro da Igreja recebe ordens, não de satisfazer a sua vontade, 
mas de executar apenas o que está nos mandamentos recebidos do seu Senhor. 
E neste caso declarasse, expressamente, quem é o Senhor, isto é, Cristo, a 
quem os ministros estão sujeitos em todas as questões do ministério. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

37 
 

Os ministros, despenseiros dos mistérios de Deus. Contudo, para explicar 
mais completamente o ministério, o apóstolo acrescenta que os ministros da 
Igreja são ecónomos ou despenseiros dos mistérios de Deus. Ora, em muitas 
passagens, especialmente em Ef 3, São Paulo chamou “mistérios de Deus” ao 
Evangelho de Cristo. E os escritores antigos também chamaram “mistérios” aos 
sacramentos de Cristo. Assim, é para isto que os ministros da Igreja são 
vocacionados – para pregarem o Evangelho de Cristo aos fiéis e para 
administrarem os sacramentos. Lemos, ainda, em outro lugar do Evangelho, a 
respeito do “mordomo fiel e prudente” a quem “o senhor confiará os seus 
conservos para dar-lhes o sustento a seu tempo” (Lc 12.42). Além disso, em 
outra passagem do Evangelho, um homem partindo de viagem para um país 
estrangeiro e, deixando sua casa, passa os seus bens e a sua autoridade nesta 
a seus servos, dando a cada um a sua tarefa. 

Do poder dos ministros da Igreja. Agora, pois, convém falarmos algo também 
acerca do poder e do dever dos ministros da Igreja. Sobre esse poder alguns 
têm discutido diligentemente, e a ele sujeitaram tudo o que há de supremo valor 
na terra, e o fizeram contrariamente ao mandamento do Senhor, que proibiu aos 
seus discípulos o domínio e recomendou com insistência a humildade (Lc 22.24 
ss; Mt 18.3 ss; 20.25 ss). Há, na verdade, outro poder que é simples e absoluto, 
chamado o poder do direito. Segundo esse poder, todas as coisas do mundo 
inteiro estão sujeitas a Cristo, o Senhor, como ele mesmo declarou, dizendo: 
“Toda a autoridade me foi dada no céu e na terra” (Mt 28.18). E ainda: “Eu sou 
o primeiro e o último, e aquele que vive; estive morto, mas eis que estou vivo 
pelos séculos dos séculos, e tenho as chaves da morte e do inferno” (Ap 1.18). 
Igualmente: “… aquele que tem a chave de David, que abre e ninguém fechará, 
e que fecha e ninguém abre” (Ap 3.7). 

O Senhor reserva para si o verdadeiro poder. Esse poder o Senhor o reserva 
para si, e não o transfere a nenhum outro, ficando ao lado ocioso, como 
espectador, enquanto os seus ministros trabalham. É Isaías que diz: “Porei sobre 
o seu ombro a chave da casa de David” (Is 22.22). E outra vez: “O governo está 
sobre os seus ombros” (Is 9.6). Ele não lança o governo sobre os ombros de 
outros homens, mas ainda conserva e usa o seu próprio poder, governando 
todas as coisas. 

O poder do ofício e o ministerial. Entretanto, há outro poder, o do ofício, ou 
poder ministerial, limitado por aquele que usa do poder pleno. E este é mais 
semelhante a um ministério do que a um império. As chaves. Um senhor concede 
poder ao seu mordomo e para isso dá-lhes as chaves, com as quais ele introduz 
na casa ou dela exclui quem o seu senhor gostaria de introduzir ou excluir. Em 
virtude desse poder o ministro, pelo seu ofício, realiza aquilo que o Senhor 
ordenou que ele fizesse, e o Senhor confirma aquilo que ele faz e deseja que o 
que o seu servo fez seja considerado e reconhecido como se ele mesmo o 
tivesse feito. Indubitavelmente, é a isto que se referem estas sentenças 
evangélicas: “Dar-te-ei as chaves do reino dos céus: o que ligares na terra, terá 
sido ligado nos céus; e o que desligares na terra, terá sido desligado nos céus” 
(Mt 16.19). Ainda: “Se de alguns perdoardes os pecados, são-lhes perdoados; 
se lhos retiverdes, são retidos” (Jo 20.23). Mas, se o ministro não agir em todas 
as coisas como o Senhor lhe ordenou, mas transgredir os limites da fé, então o 
Senhor certamente invalida aquilo que ele fez. Eis por que o poder eclesiástico 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

38 
 

dos ministros da Igreja é aquela função pela qual eles de fato governam a Igreja 
de Deus, mas fazem todas as coisas na Igreja como o Senhor as ordenou em 
sua Palavra. Quando essas coisas são feitas, os fiéis as consideram como feitas 
pelo próprio Senhor. Quanto às chaves, delas já se fez acima uma menção. 

O poder dos ministros é um e o mesmo em todos. Ora, o mesmo e igual 
poder ou função é concedido a todos os ministros na Igreja. Certamente, no 
princípio os bispos ou presbíteros governavam a Igreja em comum; nenhum 
homem se elevava acima de qualquer outro, ninguém usurpava maior poder ou 
autoridade sobre seus co-epíscopos. Lembrados das palavras do Senhor 
“Aquele que dirige seja como o que serve” (Lc 22.26) conservavam-se em 
humildade, e pelo serviço mútuo ajudavam-se no governo e na preservação da 
Igreja. 

A ordem a ser preservada. Entretanto, por causa da preservação da ordem, 
algum dos ministros convocava reunião da assembleia, e perante ela propunha 
assuntos a serem apresentados, reunia as opiniões dos demais e, enfim, o 
quanto estava nele, providenciava para que não surgisse confusão. Assim 
procedeu São Pedro, segundo lemos nos Atos dos Apóstolos, o qual, contudo, 
não era, por essa razão, preferido pelos demais, nem revestido de maior 
autoridade que os outros. Mui acertadamente disse o Mártir São Cipriano, no 
seu De Simplicitate Clericorum: “Os outros apóstolos eram, seguramente, o que 
era Pedro, dotados de semelhante associação de honra e poder; mas, [seu] 
primado procede da unidade para que a Igreja seja manifesta como sendo uma”. 

Como e quando um foi colocado diante dos outros. Também São Jerônimo, 
em seu Comentário à Epístola de Paulo a Tito, diz algo não muito diferente disto: 
“Antes que começasse a ligação a pessoas em religião, pela instigação do diabo, 
as igrejas eram governadas pelo conselho comum dos anciãos; mas, depois que 
cada um passou a pensar que aqueles que ele havia batizado eram seus e não 
de Cristo, decretou-se que um dos anciãos fosse escolhido e colocado sobre os 
demais, em quem recairia o cuidado de toda a Igreja, e que se removessem 
todas as sementes de cismas”. Contudo, São Jerônimo não recomenda este 
decreto como divino; pois ele logo acrescenta: “Assim como os anciãos sabem 
pelo costume da Igreja que se acham sujeitos ao que foi posto sobre eles, assim 
saibam os bispos, que se acham sobre os anciãos mais pelo costume do que 
pela verdade de uma disposição do Senhor, e que devem governar a Igreja em 
comum com eles”. Até aqui São Jerônimo. Por conseguinte, ninguém tem o 
direito de proibir o retorno à antiga constituição da Igreja de Deus, e recorrer a 
isso com apoio no costume humano. 

Os deveres do ministro. São vários os deveres dos ministros, no entanto, em 
geral se restringem a dois, nos quais todos os outros estão incluídos: o ensino 
evangélico de Cristo e a legítima administração dos sacramentos. É dever dos 
ministros reunir a assembléia sagrada e nela expor a Palavra de Deus, e aplicar 
toda a doutrina à razão e ao uso da Igreja, de modo que o que for ensinado seja 
útil aos ouvintes e edifique os fiéis. É dever dos ministros, afirmo, ensinar os 
ignorantes e exortar; e estimular os indecisos ou ainda os que caminham 
lentamente à avançar no caminho do Senhor, consolar e confirmar os 
pusilânimes, e armá-los contra as multiformes tentações de Satanás; corrigir os 
que pecam; reconduzir ao caminho os transviados; levantar os caídos; 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

39 
 

convencer os contradizentes; expulsar do rebanho do Senhor os lobos; 
repreender, prudente e severamente os crimes e os criminosos; não serem 
coniventes nem se calarem perante o crime. Mas, além de tudo isso, é seu dever 
administrar os sacramentos, recomendar o uso justo deles e, pela sã doutrina, 
preparar todos para recebê-los; conservar também os fiéis numa santa unidade; 
e impedir os cismas, enfim catequizar os ignorantes, recomendar à Igreja as 
necessidades dos pobres, visitar, instruir e conservar no caminho da vida os 
enfermos e os afligidos por várias tentações. Além disso, devem cuidar das 
orações públicas ou das súplicas em ocasiões de necessidade, juntamente com 
o jejum, isto é, procurar uma santa abstinência; e cuidar o mais diligentemente 
possível de tudo o que diz respeito à tranquilidade, à paz e à salvação das 
igrejas. 

E para que o ministro possa realizar todas estas coisas da melhor maneira e 
mais facilmente, requer-se especialmente dele que tema a Deus, seja constante 
na oração, entregue-se à leitura sagrada e, em todas as coisas e em todas as 
ocasiões, seja vigilante, e pela pureza de vida deixe sua luz brilhar diante de 
todos os homens. 

Disciplina. E, visto que a disciplina é absolutamente necessária na Igreja, e que 
a excomunhão foi outrora usada, entre os antigos, e havia, entre o povo de Deus 
julgamentos eclesiásticos, nos quais esta disciplina era exercida por homens 
sábios e piedosos, será também dever dos ministros regular essa disciplina para 
edificação, de acordo com as circunstâncias dos tempos, do estado público e 
com a necessidade. Todas as vezes que se deve observar a regra, tudo se deve 
fazer para edificação, decente e honestamente, sem tirania e divisão. Pois o 
apóstolo atesta que lhe foi outorgada pelo Senhor autoridade na Igreja “para 
edificação, e não para destruição” (II Co 10.8). E o Senhor mesmo proibiu 
arrancar o joio no campo do Senhor, porque haveria o perigo de ser arrancado 
o trigo juntamente com ele (Mt 13.29 ss). 

Mesmo os maus ministros devem ser ouvidos. Ademais, detestamos 
energicamente o erro dos donatistas, que consideram a doutrina e a 
administração dos sacramentos eficazes ou ineficazes, segundo a vida boa ou 
má dos ministros. Porquanto sabemos que a voz de Cristo deve ser ouvida, 
mesmo dos lábios de maus ministros; porque o Senhor mesmo disse: “Fazei e 
guardai, pois, tudo quanto eles vos disserem, porém, não os imiteis nas suas 
obras” (Mt 23.3). Sabemos que os sacramentos são santificados pela instituição 
e pela palavra de Cristo, e que são válidos para o fiel, embora administrados por 
ministros indignos. Sobre este assunto Santo Agostinho, o bem-aventurado 
servo de Deus, muitas vezes argumentou com base nas Escrituras, contra os 
donatistas. 

Sínodos. Apesar disso, deve haver disciplina adequada entre os ministros. Nos 
Sínodos a doutrina e a vida dos ministros devem ser cuidadosamente 
examinadas. Os que pecam devem ser repreendidos pelos anciãos e 
reconduzidos ao caminho certo, se forem curáveis; e, se forem incuráveis, 
devem ser depostos, e, como lobos, expulsos do rebanho do Senhor pelos 
verdadeiros pastores. Se são falsos mestres, não podem ser de modo algum 
tolerados. Nem desaprovamos os concílios ecumênicos, se convocados 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

40 
 

segundo o exemplo dos apóstolos, para a salvação da Igreja e não para sua 
destruição. 

O obreiro é digno do seu salário. Todos os ministros fiéis, como bons obreiros, 
são também dignos do seu salário e não pecam quando recebem estipêndios e 
todas as coisas necessárias a eles mesmos e suas famílias. O apóstolo mostra 
em 1 Co 9 e em 1 Tm 5, bem como em outras passagens, que tais coisas são, 
de direito, dadas pela Igreja e recebidas pelos ministros. Os anabaptistas, que 
condenam e difamam os ministros que vivem do seu ministério, são também 
refutados pelo ensino apostólico. 

  

19. Dos sacramentos e da Igreja de Cristo 
Os sacramentos são adicionais à Palavra e o que são eles. Deus, desde o 
princípio, acrescentou à pregação da Palavra em sua Igreja os sacramentos ou 
sinais sacramentais. É o que a Sagrada Escritura claramente testifica. 
Sacramentos são símbolos místicos, ou ritos santos, ou atos sagrados instituídos 
pelo próprio Deus, consistindo segundo a sua Palavra, de sinais e de coisas 
significadas, por meio das quais ele, na Igreja, conserva a memória dos grandes 
benefícios por ele concedidos ao homem – renovando-a frequentemente – por 
meio dos quais, também, ele sela as suas promessas e, externamente as 
representa e, como que nos põe diante dos olhos aquelas coisas que 
internamente ele nos concede, e assim fortalece e aumenta a nossa fé pela 
operação do Espírito de Deus em nossos corações. Finalmente, por meio deles, 
ele nos separa de todos os outros povos e religiões, e nos consagra e nos liga a 
si só, e nos dá a entender o que ele requer de nós. 

Alguns são sacramentos do Velho, outros do Novo Testamento. Alguns 
sacramentos são do velho povo, outros do novo. Os sacramentos do velho povo 
eram a Circuncisão e o Cordeiro Pascal, que era imolado; por essa razão, ele se 
relaciona com os sacrifícios celebrados desde o princípio do mundo. 

O número dos sacramentos do novo povo. Os sacramentos do novo povo são 
o Batismo e a Ceia do Senhor. Alguns há que reconhecem sete sacramentos do 
novo povo. Destes, reconhecemos que o arrependimento, a ordenação de 
ministros – não a ordenação papista, mas a apostólica – e o matrimônio são 
instituições úteis de Deus, porém, não sacramentos. A confirmação e a extrema 
unção são simples invenções dos homens, que a Igreja pode dispensar sem 
nenhum prejuízo. Na verdade, não as temos em nossas igrejas, pois elas contêm 
certas coisas que de modo nenhum podemos aprovar. Acima de tudo, 
detestamos todo o comércio que exercem os romanistas na dispensação dos 
sacramentos. 

O autor dos sacramentos. O autor de todos os sacramentos não é nenhum 
homem, mas Deus somente. Os homens não podem instituir sacramentos. Estes 
fazem parte do culto de Deus. E não é da competência do homem estabelecer e 
prescrever o culto de Deus, mas receber e preservar o que por Deus foi entregue. 
Além disso, os símbolos têm juntas as promessas que requerem fé. E a fé se 
apóia exclusivamente na Palavra de Deus; e a Palavra de Deus assemelha-se a 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

41 
 

escritos ou cartas, e os sacramentos a selos, que somente Deus coloca nas 
cartas. 

Cristo ainda opera nos sacramentos. E sendo Deus o autor dos sacramentos, 
assim ele continuamente opera na Igreja, em que os sacramentos são 
devidamente celebrados; de modo que os fiéis, quando recebem dos ministros 
os sacramentos, reconhecem que Deus opera em sua própria instituição, e, 
portanto, recebem os sacramentos como da mão do próprio Deus; e os defeitos 
do ministro (ainda que sejam muito grandes) não podem prejudicá-lo, se eles 
reconhecem que a integridade dos sacramentos depende da instituição do 
Senhor. 

Deve-se distinguir entre o autor e o ministro dos sacramentos. Por 
conseguinte, na administração dos sacramentos distinguem eles, também 
claramente, entre o Senhor mesmo e o ministro do Senhor, confessando que a 
substância dos sacramentos lhes é dada pelo próprio Senhor e os símbolos 
pelos ministros do Senhor. 

A essência ou coisa principal nos sacramentos. Mas, a coisa principal que 
Deus propõe em todos os sacramentos e para a qual todos os piedosos de todos 
os tempos voltam a atenção que outros chamam substância e matéria nos 
sacramentos é Cristo o Salvador, o sacrifício único, o Cordeiro de Deus morto 
desde a fundação do mundo, a rocha, também, da qual todos os nossos pais 
beberam, por quem todos os eleitos são circuncidados não por mãos, pelo 
Espírito Santo, e são lavados de todos os seus pecados e alimentados com o 
próprio corpo e sangue de Cristo para a vida eterna. 

Semelhança e diferença dos sacramentos do velho e do novo povo de 
Deus. Com respeito ao que é o principal e a própria matéria, os sacramentos de 
ambos os povos são iguais. Pois Cristo, o único Salvador e Mediador dos fiéis, 
é o principal elemento e a própria substância dos sacramentos em ambos; 
porquanto o mesmo Deus é o autor dos dois sacramentos. 

Eles foram dados aos dois povos como sinais e selos da graça e das promessas 
de Deus, para que tragam à mente e renovem a lembrança dos grandíssimos 
benefícios de Deus e para que distinguissem os fiéis de todas as outras religiões 
do mundo; finalmente, para que fossem recebidos espiritualmente pela fé e 
ligassem à Igreja os participantes, e os lembrassem dos seus deveres. Nesses 
e em outros pontos semelhantes digo que os sacramentos de ambos os povos 
não são diferentes como parecem, embora exteriormente o sejam. E, na 
verdade. no que diz respeito aos sinais, fazemos uma maior distinção. Os nossos 
são mais firmes e mais duradouros, visto que nunca serão mudados até o fim do 
mundo. Mais ainda, os nossos testificam que tanto a substância como a 
promessa foram cumpridas ou consumadas em Cristo; os anteriores 
significavam o que estava para ser cumprido. Os nossos são também, mais 
simples e menos complicados, menos pomposos e menos envolvidos com 
cerimônias. E ainda mais, pertencem a um povo mais numeroso, disperso por 
toda a face da terra. E, porque são mais excelentes e pelo Espírito Santo 
despertam maior fé, resultam ainda, em maior abundância do Espírito. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

42 
 

Nossos sacramentos sucedem aos antigos, que foram abolidos. 
Certamente, visto que Cristo, o verdadeiro Messias, nos é apresentado e a 
abundância da graça é derramada sobre o povo do Novo Testamento, os 
sacramentos do velho povo de Deus foram abolidos e cessaram; e em seu lugar 
colocaram-se os símbolos do Novo Testamento – o Batismo em lugar da 
Circuncisão, a Ceia do Senhor em lugar do Cordeiro Pascal e dos sacrifícios. 

Em que consistem os sacramentos. E como outrora os sacramentos 
consistiam da palavra, do sinal e da coisa significada, assim também agora eles 
se compõem, por assim dizer, dessas mesmas partes. Pois, a Palavra de Deus 
os faz sacramentos, o que antes não eram. A consagração dos sacramentos. 
São consagrados pela Palavra e declarados santificados por aquele que os 
instituiu. Santificar ou consagrar uma coisa a Deus é dedicá-la ao uso sagrado, 
isto é, retirá-la do uso comum ou profano e destiná-la a uso sagrado, pois, os 
sinais nos sacramentos se derivam do uso comum, de coisas externas e visíveis. 
No Batismo, o sinal externo é o elemento da água e a ablução visível, feita pelo 
ministro; a coisa significada é a regeneração e purificação de pecados. Na Ceia 
do Senhor, o sinal externo é o pão e o vinho, tomados do uso comum do comer 
e do beber; a coisa significada é o corpo do Senhor que foi entregue, e seu 
sangue vertido por nós, ou a comunhão do corpo e do sangue do Senhor. Por 
isso, a água, o pão e o vinho, segundo sua natureza e à parte da instituição 
divina e do uso sagrado, são somente aquilo que são chamados, e que 
experimentamos. Mas, quando a Palavra do Senhor lhes é acrescentada, com a 
invocação do nome divino e a renovação de sua primeira instituição e 
santificação, então esses sinais são consagrados e se mostram santificados por 
Cristo. A primeira instituição de Cristo e a consagração dos sacramentos 
permanece sempre eficaz na Igreja de Deus, de tal modo que aqueles que 
celebram os sacramentos, não de modo diferente daquele que o Senhor mesmo 
estabeleceu desde o princípio, ainda hoje desfrutam daquela primeira e sobre-
excelente consagração. E por isso, na celebração dos sacramentos, são 
repetidas as próprias palavras de Cristo. 

Os sinais recebem o nome das coisas significadas. Porque aprendemos da 
Palavra de Deus que estes sinais foram instituídos para outro fim, diverso do uso 
comum, ensinamos que eles agora, em seu santo uso, assumem em si os nomes 
das coisas significados e não são mais chamados apenas água, pão ou vinho, 
mas também, regeneração ou o lavar com água e o corpo e sangue do Senhor, 
ou símbolos e sacramentos do corpo e sangue do Senhor. Não que os símbolos 
se transformem nas coisas significados ou cessem de ser o que são por sua 
natureza. Pois de outro modo não poderiam ser sacramentos. Se fossem apenas 
a coisa significado, não seriam sinais. 

A união sacramental. Portanto, os sinais adquirem os nomes das coisas, 
porque são símbolos místicos de coisas sagradas, e porque os sinais e as coisas 
significados estão sacramentalmente ligados; ligam-se, digo, ou unem-se pela 
significação mística e pela vontade e conselho daquele que instituiu os 
sacramentos. A água, o pão e o vinho não são sinais comuns, mas sagrados. E 
aquele que instituiu a água no batismo não a instituiu com a vontade e intenção 
de que os fiéis apenas fossem aspergidos pela água do batismo; e aquele que 
mandou comer o pão e beber o vinho na ceia não queria que os fiéis recebessem 
apenas pão e vinho sem qualquer mistério, da maneira como comem pão em 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

43 
 

suas casas, mas, que participassem espiritualmente das coisas significados, 
sendo pela fé verdadeiramente lavados de seus pecados e participantes de 
Cristo. 

As seitas. Portanto, não podemos absolutamente aprovar os que atribuem a 
santificação dos sacramentos a não sei que propriedades e fórmulas ou ao poder 
de palavras pronunciadas por alguém que é consagrado e o que tem a intenção 
de consagrar, ou por outros acidentes quaisquer, que nem Cristo nem os 
apóstolos nos entregaram por palavras ou exemplo. Nem aprovamos tampouco 
a doutrina daqueles que falam dos sacramentos apenas como sinais comuns, 
não santificados nem eficazes. Nem aprovamos os que desprezam o aspecto 
visível dos sacramentos por causa do invisível, e assim creem que os sinais são 
supérfluos porque pensam que já gozam as próprias coisas significados, como 
dizem que os messalianos sustentavam. 

A coisa significada não está incluída nos sacramentos nem a eles ligada. 
Não aprovamos a doutrina daqueles que ensinam que a graça e as coisas 
significadas estão de tal modo ligadas aos sinais e neles incluídas que, todos 
aqueles que participarem externamente dos sinais, não importando que espécie 
de pessoas sejam, são também interiormente participantes da graça e das coisas 
significados. 

No entanto, como não julgamos o valor dos sacramentos pela dignidade ou 
indignidade dos ministros, assim também não os avaliamos pela condição 
daqueles que os recebem. Pois, sabemos que o valor dos sacramentos depende 
da fé e da veracidade e exclusiva bondade de Deus. Assim como a Palavra de 
Deus permanece a verdadeira Palavra de Deus que, em sendo pregada, não são 
meras palavras repetidas, mas ao mesmo tempo, as coisas significadas ou 
anunciadas em palavras são oferecidas por Deus, embora os ímpios e incrédulos 
as ouçam e compreendam, contudo não aproveitam as coisas significadas, 
porque não as recebem pela verdadeira fé, assim os sacramentos, que pela 
Palavra consistem de sinais e de coisas significadas, continuam sendo 
sacramentos verdadeiros e invioláveis, significando não somente coisas 
sagradas mas, pelo oferecimento de Deus, as próprias coisas significadas, 
embora os incrédulos não percebam as coisas oferecidas. Neste caso, a culpa 
não é de Deus que as dá e as oferece, mas dos homens que as recebem sem 
fé e de modo ilegítimo, cuja incredulidade, porém, não invalida a fidelidade de 
Deus (Rm 3.3 ss). 

O fim para o qual os sacramentos foram instituídos. Desde que o fim para o 
qual os sacramentos foram instituídos foi também explanado, de passagem, 
quando logo no começo de nossa exposição se mostrou o que eles são, não há 
necessidade de se fazer a repetição molesta daquilo que já foi dito. 
Consequentemente, portanto, falaremos agora, separadamente, dos 
sacramentos do novo povo. 

  

20. Do santo batismo 
A instituição do batismo. O batismo foi instituído e consagrado por Deus. 
Primeiro João batizou, tendo imergido Cristo na água do Jordão. Dele passou 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

44 
 

para os apóstolos, que também batizavam com água. Ordenou-lhes 
expressamente o Senhor que pregassem o Evangelho e batizassem “em nome 
do Pai e do Filho e do Espírito Santo” (Mt 28.19). E nos Atos disse São Pedro 
aos judeus que perguntaram o que deviam fazer: “… e cada um de vós seja 
batizado em nome de Jesus Cristo para remissão dos vossos pecados, e 
recebereis o dom do Espírito Santo” (At 2.38). Em consequência disso, o batismo 
é chamado por alguns, sinal de iniciação para o povo de Deus, visto que por ele 
os eleitos de Deus são consagrados a Deus. 

Um só batismo. Há um só batismo na Igreja de Deus; e é suficiente ser uma só 
vez batizado ou consagrado a Deus. Pois o batismo, uma vez recebido, continua 
por toda a vida; e é o selo perpétuo de nossa adoção. 

O que significa ser batizado. Ser batizado em nome de Cristo é ser arrolado, 
incluído e recebido na aliança e na família, e assim na herança dos filhos de 
Deus; sim, e nesta vida ser chamado segundo o nome de Deus, isto é, ser 
chamado filho de Deus; ser purificado também da impureza dos pecados, e 
receber a multiforme graça de Deus para uma vida nova e inocente. O batismo, 
portanto, retém na memória e renova o grande benefício que Deus dispensou à 
raça dos mortais. Pois todos nascemos na impureza do pecado e somos filhos 
da ira. Mas Deus, que é rico em misericórdia, nos purifica gratuitamente dos 
nossos pecados pelo sangue de seu Filho, e, nele nos adota como seus filhos, 
e por uma santa aliança nos une a si mesmo e nos enriquece com inúmeros 
dons, para podermos viver uma nova vida. Todas estas coisas são consignadas 
pelo batismo. Internamente, somos regenerados, purificados e renovados por 
Deus mediante o Espírito Santo; e exteriormente recebemos o selo dos maiores 
dons na água, pela qual são também representados os maiores benefícios, e 
como que colocados diante dos nossos olhos para serem observados. 

Somos batizados com água. Por isso, somos batizados, isto é, lavados ou 
aspergidos com a água visível. Pois a água lava as impurezas, resfria e refresca 
os corpos quentes e cansados. E a graça de Deus realiza estas coisas para as 
almas, e o faz de modo invisível ou espiritual. 

A obrigação do batismo. Deus também nos separa de todas as religiões e 
povos estranhos pelo símbolo do batismo, e nos consagra a si mesmo como sua 
propriedade. Confessamos, portanto, nossa fé quando somos batizados, e 
sujeitamo-nos a Deus pela obediência, mortificação da carne e novidade de vida, 
e, com isso, alistamo-nos na santa milícia de Cristo para lutarmos durante toda 
a nossa vida contra o mundo, Satanás e nossa própria carne. Ademais, somos 
batizados no corpo da Igreja para, com todos os seus membros, podermos de 
modo distinto, participar de uma só e da mesma religião e dos serviços mútuos. 

A forma do batismo. Cremos que a mais perfeita forma de batismo é aquela 
pela qual Cristo foi batizado e pela qual os apóstolos batizaram. Aquilo, portanto, 
que pelo expediente do homem foi acrescentado posteriormente, e usado na 
Igreja, não consideramos necessário à perfeição do batismo. Por exemplo, o 
exorcismo, o uso de velas acesas, óleo, sal, cuspo e outras coisas semelhantes 
como a ideia de que o batismo deve ser administrado duas vezes por ano com 
um grande número de cerimônias. Cremos que um só batismo da Igreja foi 
santificado na primeira instituição realizada por Deus, e que ele é consagrado 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

45 
 

pela Palavra, e é também eficaz ainda hoje, em virtude da primeira bênção de 
Deus. 

O ministro do batismo. Ensinamos que o batismo não deve ser administrado 
na Igreja por mulheres ou por parteiras. São Paulo vetou à mulher os ofícios 
eclesiásticos. E o batismo pertence aos ofícios eclesiásticos. 

Anabatistas. Condenamos os anabatistas, que negam que as criancinhas 
recém-nascidas dos fiéis devam ser batizadas. Mas, segundo o ensino 
evangélico, “dos tais é o Reino de Deus”, e as mesmas se encontram na aliança 
de Deus. Por que, então, não deve o sinal da aliança de Deus ser conferido a 
elas? Por que não devem aqueles que são propriedade de Deus e estão na sua 
Igreja ser iniciados pelo santo batismo? Condenamos os anabatistas em outras 
das suas doutrinas peculiares, que eles sustentam em oposição à Palavra de 
Deus. Não somos, portanto, anabatistas e nada temos em comum com eles. 

  

21. Da santa Ceia do Senhor 
A Ceia do Senhor. A Ceia do Senhor – também chamada Mesa do Senhor e 
Eucaristia, isto é, Ação de Graças – é em geral chamada ceia porque foi 
instituída por Cristo em sua última ceia, e ainda a representa, e porque nela os 
fiéis são espiritualmente alimentados e dessedentados. 

O autor e consagrador da Ceia. O autor da Ceia do Senhor não é nenhum anjo 
ou homem, mas o próprio Filho de Deus, nosso Senhor Jesus Cristo, que 
primeiro a consagrou para sua Igreja. Essa consagração ou bênção ainda 
permanece entre todos quantos celebram não outra ceia, mas aquela mesma, 
que o Senhor instituiu e na qual eles recitam as palavras da Ceia do Senhor, e 
em tudo voltam o olhar com verdadeira fé para o único Cristo, e recebem, como 
de suas mãos, aquilo que recebem pelo ministério dos ministros da Igreja. 

Um memorial das bênçãos de Deus. Por este rito sagrado o Senhor deseja 
manter em viva lembrança a maior bênção que concedeu aos mortais, a saber, 
que pelo dom do seu corpo e pelo derramamento do seu sangue ele perdoou 
todos os nossos pecados e nos redimiu da morte eterna e do poder do Diabo, e 
agora nos alimenta com a sua carne e nos dá a beber o seu sangue, os quais, 
recebidos espiritualmente com verdadeira fé, nos alimentam para a vida eterna. 
E essa bênção tão grande se renova tantas vezes quantas é celebrada a Ceia 
do Senhor. Eis o que disse o Senhor: “Fazei isto em memória de mim”. Esta 
santa Ceia sela, também, para nós, que o próprio corpo de Cristo foi 
verdadeiramente entregue por nós, e seu sangue vertido para remissão dos 
nossos pecados, a fim de que em nada a nossa fé venha a vacilar. 

O sinal e a coisa significada. E isto é visivelmente representado de modo 
exterior por este sacramento pelo ministrante e, como que exposto aos olhos 
para ser contemplado, aquilo que pelo Espírito Santo é concedido interiormente 
na alma de maneira invisível. O pão é exteriormente oferecido pelo ministro, e 
ouvem-se as palavras do Senhor: “Tomai, comei; este é o meu corpo”; e 
“Recebei e reparti entre vós. Bebei dele todos; porque isto é o meu sangue”. 
Portanto, os fiéis recebem o que é dado pelo ministro do Senhor, e comem o pão 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

46 
 

do Senhor e bebem do cálice do Senhor. Ao mesmo tempo, pela obra de Cristo 
por meio do Espírito Santo, interiormente recebem também a carne e o sangue 
do Senhor e deles se alimentam para a vida eterna. Pois a carne e o sangue de 
Cristo são o verdadeiro alimento e a verdadeira bebida para a vida eterna; e 
Cristo mesmo, desde que foi entregue por nós e é nosso Salvador, é o principal 
elemento na Ceia, e não permitimos que nenhuma outra coisa seja colocada em 
seu lugar. 

Mas, para que se compreenda mais retamente e com clareza corno a carne e o 
sangue de Cristo são o alimento e a bebida dos fiéis, e são recebidos pelos fiéis 
para a vida eterna, acrescentaríamos estas poucas coisas. Há mais de uma 
espécie de comer. Há o comer corporal, pelo qual o alimento é posto pelo homem 
na boca, mastigado com os dentes e deglutido para o estômago. No passado, 
os cafarnauenses acharam que a carne do Senhor devia ser comida desse 
modo, mas são refutados pelo próprio Senhor, em Jo 6. Desde que a carne de 
Cristo não pode ser comida corporalmente, sem infâmia e selvageria, assim ela 
não é alimento para o estômago. Todos os homens são obrigados a admitir isso. 
Desaprovamos, portanto, o cânon nos decretos do papa, Ego Berengariust (De 
Consecrat., Dist. 2). Nem a piedosa antiguidade cria, nem cremos nós que o 
corpo de Cristo possa ser corporalmente e essencialmente comido pela boca. 

O comer o Senhor espiritualmente. Há também um comer espiritual do corpo 
de Cristo; não que pensemos que, por isso, o próprio alimento se mude em 
espírito, mas o corpo e o sangue do Senhor, embora permanecendo em sua 
própria essência e propriedade, nos são espiritualmente comunicados, 
certamente não de modo corporal, mas espiritual, pelo Espírito Santo, que aplica 
em nós e nos confere estas coisas que nos foram preparadas pelo sacrifício do 
corpo e do sangue do Senhor por nós, a saber, a remissão de pecados, o 
livramento e a vida eterna; de tal modo que Cristo vive em nós e nós vivemos 
nele, sendo que ele nos possibilita recebê-lo pela verdadeira fé para que possa 
tornar-se, para nós, esse alimento e bebida espirituais, isto é, nossa vida. 

Cristo como nosso alimento sustenta-nos a vida. Assim como o alimento e a 
bebida corporal não só refazem e fortalecem nossos corpos, mas também os 
conservam vivos, também a carne de Cristo, entregue por nós e seu sangue 
vertido por nós não só refazem e fortalecem nossas almas, mas também as 
conservam vivas, não na medida em que sejam corporalmente comidos e 
bebidos, mas na medida em que nos são comunicados espiritualmente pelo 
Espírito de Deus, como diz o Senhor: “O pão que darei pela vida do mundo, é a 
minha carne” (Jo 6.51), e “a carne” (sem dúvida, corporalmente comida) “para 
nada aproveita; o espírito é o que vivifica” (v. 63). E mais: “As palavras que eu 
vos tenho dito, são espírito e são vida”. 

Cristo recebido pela fé. E como devemos, pelo comer, receber alimento em 
nossos corpos para que ele atue em nós e prove a sua eficácia em nós – visto 
que ele não é de comum proveito quando retido fora de nós – assim é necessário 
que recebamos Cristo pela fé, para que ele se torne nosso e viva em nós e nós 
nele. Pois, ele diz: “Eu sou o pão da vida; o que vem a mim, jamais terá fome; e 
o que crê em mim, jamais terá sede” (Jo 6.35); e também: “Quem de mim se 
alimenta, por mim viverá… permanece em mim e eu nele” (vs. 57, 56). 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

47 
 

Alimento espiritual. De tudo isto, fica claro que, por alimento espiritual não 
queremos dizer algum alimento imaginário que não se sabe bem o que seja, mas 
o próprio corpo do Senhor dado por nós, que, entretanto, é recebido pelos fiéis 
não corpórea, mas espiritualmente pela fé. Nesta questão seguimos o ensino do 
próprio Salvador, Cristo o Senhor, segundo Jo 6. 

O comer é necessário à salvação. E este comer da carne e beber do sangue 
do Senhor é tão necessário à salvação, que sem ele, nenhum homem pode ser 
salvo. Mas este comer e beber, espiritualmente, ocorrem também à parte da Ceia 
do Senhor, sempre e onde quer que o homem creia em Cristo. A isto talvez se 
aplique a frase de Santo Agostinho: “Por que preparas os dentes e o estômago? 
Crê e terás comido”. 

O comer sacramental do Senhor. Além do comer altamente espiritual há 
também o comer sacramental do corpo do Senhor, pelo qual o crente participa 
não só espiritual e interiormente do verdadeiro corpo e sangue do Senhor, mas 
também, pela aproximação à Mesa do Senhor, recebe externamente o 
sacramento visível do corpo e do sangue do Senhor. Sem dúvida alguma, já 
antes, quando creu, recebeu o crente o alimento que lhe dá a vida, e ainda o 
usufrui. Portanto, quando ele agora recebe o sacramento não é que não receba 
algo. Pois ele progride na comunicação contínua do corpo e do sangue do 
Senhor, e assim sua fé se aviva e se desenvolve mais e mais, sendo revigorada 
pelo alimento espiritual. Enquanto vivemos, nossa fé aumenta continuamente. 
Ora, aquele que, externamente, recebe o sacramento com verdadeira fé, não 
recebe apenas o sinal, mas também, como dissemos, desfruta a própria 
realidade. Além disso, obedece à instituição e ao mandamento do Senhor, e com 
mente alegre rende graças pela própria redenção e a da humanidade toda, 
realizando uma fiel comemoração da morte do Senhor, dando testemunho diante 
da Igreja, de cujo corpo é membro. Assegura-se também, aos que recebem o 
sacramento que o corpo do Senhor foi dado e seu sangue derramado, não 
apenas pelos homens em geral, mas, particularmente por todo fiel comungante, 
para quem ele é alimento e bebida para a vida eterna. 

Os incrédulos recebem o sacramento para seu julgamento. Mas, aquele que 
se aproxima da sagrada da Mesa do Senhor sem fé, participa somente do 
sacramento e não recebe a essência do sacramento, de onde provém vida e 
salvação; e tais pessoas participam indignamente da Mesa do Senhor. Ora, os 
que comem o pão e bebem o cálice do Senhor de modo não digno, tornam-se 
culpados do corpo e do sangue do Senhor comendo e bebendo para si mesmo 
condenação (1 Co 11.26-29). Não se aproximando com verdadeira fé, desonram 
a morte de Cristo e, consequentemente, comem e bebem condenação para si 
mesmos. 

A presença de Cristo na Ceia. Nós, pois, não identificamos o corpo do Senhor 
e seu sangue com o pão e o vinho a ponto de dizer que o próprio pão é o corpo 
de Cristo, exceto no sentido sacramental; ou que o corpo de Cristo está oculto 
corporeamente sob o pão, de modo que deve ser adorado sob a forma de pão; 
ou ainda que, quem quer que receba o sinal, recebe também a própria realidade. 
O corpo de Cristo está nos céus, à mão direita do Pai; e, portanto, nossos 
corações devem elevar-se para o alto e não se fixarem no pão, nem deve o 
Senhor ser adorado no pão. Contudo, o Senhor não está ausente de sua Igreja, 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

48 
 

quando esta celebra a Ceia. O sol, que está afastado de nós, nos céus, encontra-
se, entretanto, efetivamente presente em nosso meio. Quanto mais o Sol da 
justiça, Cristo, embora estando ausente de nós nos céus, pelo seu corpo, não 
estará presente conosco, não corporal, mas, espiritualmente, pela sua operação 
vivificadora, como ele mesmo declarou, por ocasião da última Ceia, que haveria 
de estar presente conosco (Jo 14, 15 e 16). Decorre dai que não temos uma Ceia 
sem Cristo, mas uma Ceia incruenta e mística, como foi universalmente 
chamada pela antiguidade. 

Outros propósitos da Ceia do Senhor. Além do mais, na celebração da Ceia 
do Senhor, somos admoestados a estarmos conscientes de cujo corpo nos 
tornamos membros, e, portanto, a sermos uma só mente com todos os irmãos; 
a viver uma vida santa e a não nos corrompermos com a iniquidade e com 
religiões estranhas; mas, perseverando na verdadeira fé até o fim da vida, 
esforçarmo-nos para alcançar a excelência da santidade de vida. 

Preparação para a Ceia. Convém, portanto, que tendo de participar da Ceia, 
primeiro examinemo-nos a nós mesmos, segundo o mandamento do apóstolo, 
especialmente quanto à fé que temos, se cremos que Cristo veio para salvar os 
pecadores e chamá-los ao arrependimento, e se cremos que pertencemos ao 
número dos que foram libertados e salvos por Cristo; e se estamos resolvidos a 
mudar nossa vida ímpia, a fim de levarmos uma vida santa e, com o auxílio do 
Senhor, a perseverar na verdadeira religião e na harmonia com os irmãos, e a 
render graças devidas a Deus pelo seu livramento. 

A observância da Ceia com pão e vinho. Julgamos que o rito, a maneira ou 
forma da Ceia mais simples e excelente seja aquela que mais se aproxime da 
primeira instituição do Senhor e da doutrina dos apóstolos. Consiste na 
proclamação da Palavra de Deus, em orações piedosas, na ação do Senhor 
mesmo, e em sua repetição, comendo do corpo do Senhor, e bebendo de seu 
sangue; relembrando a morte do Senhor e ele fiel ação de graças; e numa santa 
participação na união do corpo da Igreja. 

Desaprovamos, pois, os que privaram os fiéis de um dos elementos do 
sacramento, a saber, do cálice do Senhor. Estes pecam seriamente contra a 
ordem do Senhor, que diz: “Bebei dele todos”; o que ele não disse de modo tão 
expresso a respeito do pão. 

Não estamos discutindo, agora, que espécie de missa existiu outrora entre os 
antigos, se deve ser tolerada ou não. Mas, dizemos isto abertamente: a missa 
agora usada em toda a Igreja Romana foi abolida em nossas igrejas por muitas 
e boas razões, as quais, para sermos breve, não enumeramos agora em 
pormenores. Não poderíamos aprovar a mudança de uma ação salutar em um 
espetáculo inútil, e num meio de alcançar mérito, e celebrado por um preço. Nem 
poderíamos aprovar a afirmação de que na mesma, o sacerdote efetua o próprio 
corpo do Senhor, e realmente o oferece pela remissão dos pecados dos vivos e 
dos mortos, e ainda para a honra, veneração e lembrança dos santos no céu etc. 

  

22. Do culto e das reuniões na Igreja 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

49 
 

Como deve ser o culto. Embora se permita a todos os homens lerem as 
Escrituras particularmente em casa, pela instrução edificando-se mutuamente na 
verdadeira religião, no entanto, para que a Palavra de Deus seja anunciada 
convenientemente ao povo, e se façam publicamente orações e súplicas, bem 
como sejam os sacramentos administrados de modo próprio, e se levantem 
ofertas para os pobres e para o pagamento de todas as despesas da Igreja, e 
para a conservação das relações sociais, é muito necessário que se mantenham 
as reuniões de culto ou da Igreja. Pois, é certo que na Igreja apostólica e 
primitiva, havia tais assembleias, frequentadas por todos os piedosos. 

As reuniões para culto não devem ser negligenciadas. Todos quantos 
negligenciam as reuniões de culto, delas ficando ausentes, desprezam a 
verdadeira religião, devendo ser exortados pelos pastores e magistrados 
piedosos para não continuarem ausentes dos cultos. 

As reuniões devem ser públicas. As reuniões da Igreja não devem ser ocultas 
ou às escondidas, mas públicas e bem frequentadas, a não ser que a 
perseguição movida pelos inimigos de Cristo e da Igreja não permita que sejam 
públicas. Pois, sabemos como sob a tirania dos imperadores romanos, as 
reuniões da Igreja Primitiva realizavam-se em lugares secretos. 

Lugares decentes de reunião. Além disso, os lugares onde os fiéis se 
congregam devem ser decentes, e em tudo próprios para a Igreja de Deus. 
Portanto, devem-se escolher prédios com bastante espaço ou templos, mas 
expurgados de tudo o que não seja adequado a uma Igreja. E tudo deve 
concorrer para o decoro, a necessidade e a piedosa decência, a fim de que nada 
fique faltando, nada que seja indispensável ao culto e às obras necessárias da 
Igreja. 

Nas reuniões, devem-se observar a modéstia e a humildade. E como cremos 
que Deus não habita em templos feitos por mãos, também sabemos que, por 
causa da Palavra de Deus e do uso sagrado, os lugares dedicados a Deus e ao 
seu culto não são profanos, mas sagrados, e os que neles estão presentes 
devem conduzir-se com reverência e com modéstia, reconhecendo que se 
encontram em lugar sagrado, na presença de Deus e de seus santos anjos. 

A verdadeira ornamentação dos santuários. Portanto, todo aparato, orgulho 
e tudo o que seja impróprio à humildade, à disciplina e à modéstia cristãs, deve 
ser banido dos santuários e lugares de oração dos cristãos. Pois, a verdadeira 
ornamentação das igrejas não consiste em marfim, ouro e pedras preciosas, mas 
na frugalidade, na piedade e nas virtudes daqueles que estão na Igreja. Que 
todas as coisas sejam feitas com decência e ordem na igreja e, finalmente, que 
todas as coisas concorram para a edificação. 

Culto na linguagem comum. Calem-se, pois, todas as línguas estranhas nas 
reuniões de culto, e sejam todas as coisas expressas na língua do povo, 
compreendida por todas as pessoas presentes. 

  

23. Das orações da Igreja, do cântico e das horas canônicas 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

50 
 

Vernáculo. Certo é que se permite a quem quer que seja orar em particular em 
qualquer língua que entenda, mas as orações públicas nas reuniões de culto 
devem ser feitas em vernáculo, a língua conhecida do povo. Oração. Que todas 
as orações dos fiéis sejam dirigidas somente a Deus, pela mediação única de 
Cristo, procedentes da fé e do amor. O sacerdócio de Cristo, o Senhor, e a 
verdadeira religião proíbem invocar os santos no céu, ou usá-los como 
intercessores. Devem-se fazer orações pelos magistrados, pelos reis e por todos 
quantos estão investidos de autoridade, pelos ministros da Igreja e por todas as 
necessidades das igrejas. Em calamidades, especialmente em se tratando da 
Igreja, deve-se orar sem cessar, tanto em particular como publicamente. 

Oração livre. Ademais, deve a oração ser voluntária, sem constrangimento e 
não buscar recompensa. Não convém mesmo que se limite, supersticiosamente 
a oração a um lugar, como se não fosse permitido orar em qualquer lugar, exceto 
num templo. Nem é necessário que as orações públicas sejam as mesmas 
quanto à forma e ao tempo, em todas as igrejas. Que cada igreja use de 
liberdade neste sentido. Diz Sócrates, em sua história: “Em todas as regiões do 
mundo não encontrareis duas igrejas, que concordem inteiramente quanto à 
oração” (Hist. ecclesiast. V. 22,57). Os autores de tais diferenças – é de supor-
se – foram aqueles, que se encontravam à frente das igrejas em certas ocasiões. 
No entanto, se concordam, recomenda-se com insistência que o exemplo seja 
imitado por outras. 

O método para as orações públicas. Como em todas as coisas, também nas 
orações públicas deve haver um padrão, a fim de que não se tornem longas 
demais e cansativas. A maior parte das reuniões de culto deve, portanto, 
destinar-se ao ensino evangélico, tomando-se o cuidado para que a 
congregação não se aborreça com as orações muito longas, de forma que ao 
chegar a hora de ouvir a pregação do Evangelho, os presentes, já exaustos, 
deixem a reunião ou queiram suprimi-la. Para tais pessoas o sermão parece 
muito longo, quando de outra forma, seria breve. Convém, pois, que os 
pregadores saibam manter a medida. 

Cântico. De igual forma, deve o cântico ser usado com moderação no culto. O 
Cântico chamado Gregoriano encerra muitas coisas tolas; daí com justa razão 
ser ele rejeitado por muitas de nossas igrejas. Não se deve condenar as igrejas, 
que embora tendo bom sermão não têm um bom cântico. Nem todas podem 
contar com a vantagem de ter boa música. Sabemos pelo testemunho da 
antiguidade que se o hábito de cantar é muito velho nas Igrejas Orientais, só 
tardiamente foi aceito no Ocidente. 

Horas canônicas. A antiguidade nada conhecia das horas canônicas, isto é, das 
orações preparadas para certas horas do dia, cantadas ou recitadas, pelos 
papistas, o que se comprova pelos seus breviários e por outras fontes. Há nelas 
não poucos absurdos, dos quais nada direi mais; são elas, com razão, omitidas 
pelas igrejas que colocaram em seu lugar coisas benéficas para toda a Igreja de 
Deus. 

  

24. Dos dias santos, dos jejuns e da escolha dos alimentos 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

51 
 

O tempo necessário para o culto. Embora não esteja a religião limitada pelo 
tempo, contudo não pode ser cultivada ou praticada sem distribuição e arranjo 
próprio do tempo. Toda igreja, portanto, escolhe determinado horário para as 
orações públicas, a pregação do Evangelho e a celebração dos sacramentos, 
não sendo permitido a ninguém transtornar esse horário da igreja a seu bel 
prazer. Pois, a não ser que algum tempo livre seja reservado ao exercício da 
religião, sem dúvida os homens absorvidos pelos seus negócios, estariam 
afastados dela. 

O Dia do Senhor. Por isso vemos que nas igrejas antigas não havia apenas 
certas horas da semana destinadas às reuniões, mas que também o Dia do 
Senhor, desde o tempo dos apóstolos, fora separado para as mesmas, e para o 
santo repouso, prática essa, acertadamente preservada por nossas igrejas para 
fins de culto e serviço de amor. 

Superstição. Neste ponto, entretanto, não cedemos às observâncias dos judeus 
e às superstições. Pois, não cremos que um dia seja mais santo do que outro, 
nem pensamos que o repouso em si mesmo seja aceitável a Deus. Além disso, 
guardamos o Dia do Senhor, e não o sábado como livre observância. 

As festas de Cristo e dos santos. Ademais, se na liberdade cristã, as igrejas 
celebram de modo religioso a lembrança do nascimento do Senhor, a 
circuncisão, a paixão, a ressurreição e sua ascensão ao céu, bem como o envio 
do Espírito Santo sobre os discípulos, damos-lhes plena aprovação. Não 
aprovamos, contudo, as festas instituídas em honra de homens ou dos santos. 
Os dias santificados têm a ver com a primeira Tábua da Lei e só a Deus 
pertencem. Finalmente, os dias santificados, instituídos em honra dos santos, os 
quais abolimos, têm muito de absurdo e inútil, e não devem ser tolerados. 
Entretanto, confessamos que a lembrança dos santos, em hora e lugar 
apropriados, pode ser recomendada de modo aproveitável ao povo em sermões, 
e os seus santos exemplos, apresentados como dignos de serem imitados por 
todos. 

Jejum. Ora, quanto mais seriamente a Igreja de Cristo condena a gula, a 
embriaguez e toda a espécie de lascívia e intemperança, tanto mais e com 
insistência, recomenda-nos o jejum cristão. Pois, jejuar nada mais é do que a 
abstinência e moderação dos piedosos e uma disciplina, cuidado e castigo de 
nossa carne, exercitados segundo a necessidade do momento, pelos quais nos 
humilhamos diante de Deus, privando nossa carne de seu combustível, de modo 
que possa mais espontânea e facilmente obedecer ao Espírito. Portanto, aqueles 
que não dão atenção a tais coisas não jejuam, mas imaginam que o fazem se 
abarrotam o estômago uma vez por dia e a certa hora ou em horário prescrito 
abstêm-se de certos alimentos, pensando que, pelo fato de terem praticado essa 
obra agradam a Deus e estão fazendo algo de bom. O jejum vem a ser um auxílio 
para as orações dos santos e para todas as virtudes. Mas, como se vê nos livros 
dos profetas, o jejum dos judeus, que se abstinham de alimento, não, porém, da 
iniquidade, não agradava a Deus. 

Jejum público e particular. Há jejum público e pessoal. Nos tempos antigos 
celebravam-se jejuns públicos, em tempos de calamidade ou em situações 
difíceis da Igreja. Abstendo-se totalmente de alimento até o anoitecer, 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

52 
 

dedicavam-se todo o tempo a santas orações, ao culto a Deus e ao 
arrependimento. Eles diferiam pouco do luto, havendo frequente menção do 
mesmo nos Profetas, especialmente em Jl 2. Tal jejum deve ser observado ainda 
hoje, sempre que a Igreja se encontre em situação difícil. Os jejuns particulares 
podem ser praticados por qualquer um de nós, quando se sente afastado do 
Espírito. Pois, dessa maneira, priva-se a carne de seu combustível. 

Características do jejum. Todo jejum deve partir de um espírito livre, 
espontâneo e realmente humilde, e não simulado, só para conquistar o aplauso 
ou favor dos homens, e muito menos para que por meio dele pretenda o homem 
ser merecedor de justiça. Mas, que cada um jejue para este fim – não dar lugar 
aos desejos da carne e servir a Deus mais fervorosamente. 

Quaresma. O jejum da Quaresma tem o testemunho dos antigos, mas não dos 
escritos apostólicos, pelo que não deve e não pode ser imposto aos fiéis. É certo 
que no princípio havia várias formas ou costumes de jejum. Por isso, diz Irineu, 
escritor muito antigo: “Uns pensam que se deve observar o jejum somente um 
dia, outros, dois dias, outros mais dias, e alguns, quarenta dias. Tal diversidade 
na observância do jejum não começou em nossos tempos, porém, muito antes 
de nós por aqueles, suponho, que não se apegavam simplesmente ao que lhes 
havia sido entregue desde o princípio, mas passaram a outro costume por 
negligência ou ignorância” (Fragm. 3, ed. Stieren, I, 824 s). Além disso, Sócrates, 
o historiador, diz: “Visto que não se encontra nenhum texto antigo acerca deste 
assunto, penso que os apóstolos o deixaram à opinião de cada pessoa, de modo 
que cada qual pudesse fazer o que é bom, sem temor ou constrangimento” (Hist. 
ecclesiast, V. 22,40). 

A escolha dos alimentos. Quanto à escolha dos alimentos, julgamos que no 
jejum se deve negar à carne tudo o que possa torná-la mais arrogante e deleitá-
la mais, aguçando-lhe o desejo de peixe, ou carne, ou condimentos, ou de 
guloseimas e bons vinhos. Além do mais, sabemos que todas as criaturas de 
Deus foram feitas para o uso e serviço dos homens. Tudo o que Deus fez é bom, 
devendo ser usado no temor de Deus e com moderação (Gn 2.15 s). Diz o 
apóstolo: “Todas as coisas são puras para os puros” (Tt 1.15), e mais: “Comei 
de tudo o que se vende no mercado, sem nada perguntardes por motivo de 
consciência” (1 Co 10.25). O mesmo apóstolo chama a doutrina daqueles que 
ensinam abstenção de carnes “doutrina de demônios”; pois “… alimentos, que 
Deus criou para serem recebidos, com ações de graças, pelos fiéis, e por 
quantos conhecem plenamente a verdade; pois, tudo o que Deus criou é bom e, 
recebido com ações de graça, nada é recusável” (1 Tm 4.1 ss). 

Seitas. Portanto, condenamos inteiramente os tacianos e os encratitas, bem 
como todos os discípulos de Eustátio, contra quem foi convocado o Sinodo 
Gangrense. 

  

25. Da catequese, do conforto e das visitas aos doentes 
A juventude deve ser instruída na piedade. O Senhor ordenou ao seu povo 
antigo que tivesse o maior cuidado no sentido de que a mocidade, desde a 
infância, fosse devidamente instruída, e mais do que isso, expressamente 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

53 
 

ordenou em sua Lei, que a ensinasse e lhe interpretasse os mistérios dos 
sacramentos. Sabe-se pelos escritos dos evangelistas bem como dos apóstolos 
que não é menor o interesse de Deus hoje, pela juventude do povo da nova 
aliança, pois claramente nos dá testemunho disso, dizendo: “Deixai vir a mim os 
pequeninos, não os embaraces, porque dos tais é o reino de Deus” (Mc 10.14). 
Por isso, os pastores das igrejas agem de maneira a mais sábia, quando desde 
cedo e com cuidado, catequizam a juventude, transmitindo-lhe os primeiros 
fundamentos da fé, fielmente ensinando-lhe os rudimentos da nossa religião pela 
explicação dos Dez Mandamentos, do Credo Apostólico, da Oração Dominicial 
e da doutrina dos sacramentos, com outros princípios semelhantes e tópicos 
principais da nossa religião. Que a Igreja mostre a sua fé e diligência trazendo 
as crianças para serem catequizadas, desejosa e feliz de ter seus filhos bem 
instruídos. 

A visitação dos doentes. Visto que os homens nunca estão mais expostos às 
mais penosas tentações do que quando enfraquecidos por enfermidades do 
espírito ou do corpo, sendo afligidos por elas, não há dúvida de que nada é mais 
próprio aos pastores das igrejas do que zelar com o maior cuidado pelo bem-
estar do rebanho, em doenças ou fraquezas. Portanto, que visitem os enfermos, 
prontamente, e que sejam chamados em tempo pelos doentes, se as 
circunstâncias assim o exigirem. Que os confortem e confirmem na verdadeira 
fé, ajudando-os a lutar contra as perniciosas sugestões de Satanás. Devem 
também orar pelos doentes no lar, e se necessário, orar por eles também no 
culto público; e cuidem para que sintam felizes ao partir desta vida. Dissemos 
anteriormente, que não aprovamos a visitação papista ao doente com a extrema 
unção, por ser absurda, não tendo a aprovação das Escrituras canônicas. 

  

26. Do sepultamento dos fiéis e do cuidado que se deve ter com os 
mortos; do purgatório e da aparição de espíritos 

O sepultamento dos corpos. Sendo os corpos dos fiéis o templo do Espírito 
Santo, que seguramente cremos hão de ser ressuscitados no último dia, as 
Escrituras mandam que sejam entregues à terra, honrosamente e sem 
superstição, e também que se façam referências honrosas aos santos, que 
dormiram no Senhor, bem como se cumpram todos os deveres de piedade 
familiar para com suas viúvas e órfãos. Não ensinamos que se tenha qualquer 
outro cuidado com os mortos. Portanto, damos ênfase ao fato de que 
desaprovamos os cínicos, que negligenciavam os corpos dos mortos e 
descuidada e desdenhosamente os lançavam à terra, nunca pronunciando uma 
boa palavra acerca do falecido, ou se preocupando com os seus que ficaram. 

O cuidado pelos mortos. Por outro lado, não aprovamos aqueles que se 
preocupam excessiva e indevidamente com os mortos; que, à semelhança dos 
pagãos, lamentam os seus mortos (embora não censuremos o luto moderado, 
que o apóstolo permite em 1 Ts 4.13, julgando até desumano não entristecer-se 
alguém de modo nenhum); e que oferecem sacrifícios pelos mortos, murmuram 
certas orações, não sem paramento, com o fim de, por meio de tais cerimônias, 
libertar os entes queridos dos tormentos em que foram imersos pela morte, e 
pensam serem capazes assim de libertá-los por meio de tal magia. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

54 
 

O estado da alma que deixou o corpo. Cremos que os fiéis, depois da morte 
do corpo, vão diretamente para Cristo e, portanto, não há necessidade de 
sufrágios e orações dos vivos pelos mortos, nem de seus ofícios. Igualmente, 
cremos que os incrédulos são imediatamente lançados no inferno, do qual não 
há saída possível para os ímpios por quaisquer ofícios dos vivos. 

Purgatório. O que alguns ensinam a respeito do fogo do purgatório se opõe à 
fé cristã, a saber, “creio no perdão de pecados e na vida eterna”, e à perfeita 
purificação mediante Cristo, bem como a estas palavras de Cristo, nosso Senhor: 
“Em verdade, em verdade vos digo: Quem ouve a minha palavra e crê naquele 
que me enviou, tem a vida eterna, não entra em juízo, mas passou da morte para 
a vida” (Jo 5.24). E estas: “Quem já se banhou não necessita de lavar senão os 
pés; quanto ao mais está todo limpo” (Jo 13.10). 

A aparição de espíritos. No tocante aos espíritos, ou às almas dos mortos, que 
algumas vezes aparecem aos vivos e pedem a estes certos trabalhos, pelos 
quais possam ser libertados, incluímos tais aparições entre os ludíbrios, as 
artimanhas e os enganos do Diabo, que, como pode transformar-se em anjo de 
luz, assim se esforça para, ou transtornar a verdadeira fé, ou lançar dúvida sobre 
a mesma. No Velho Testamento, o Senhor proibiu a busca da verdade com os 
mortos e toda espécie de contacto com os espíritos (Dt 18.11). Ao rico glutão, 
que estava em tormentos, como narra a verdade evangélica, se negou a 
faculdade de voltar a seus irmãos. Assim diz o divino oráculo: “Eles têm Moisés 
e os profetas; ouçam-nos. Se não ouvem a Moisés e aos profetas, tampouco se 
deixarão persuadir, ainda que ressuscite alguém dentre os mortos” (Lc 16.29 ss) 

  

27. Dos ritos, cerimônias e coisas indiferentes 
Cerimônias e ritos. Ao povo do Velho Testamento foram dadas no passado, 
certas cerimônias, como uma espécie de instrução para os que estavam sob a 
Lei, como sob um pedagogo ou tutor. Mas, quando veio Cristo, o Libertador, e a 
Lei foi abolida, nós os fiéis, não estamos mais debaixo da Lei (Rm 6.14), e as 
cerimônias desapareceram; por isso os apóstolos não quiseram conservá-las ou 
restaurá-las na Igreja de Cristo, a tal ponto que, abertamente declararam não 
desejarem pôr nenhuma carga sobre a Igreja. Portanto, pareceria estarmos 
introduzindo e restaurando o Judaísmo, se multiplicássemos as cerimônias e os 
ritos na Igreja de Cristo, segundo o costume da Igreja antiga. Por isso, de 
nenhum modo aprovamos a opinião daqueles que pensaram que a Igreja de 
Cristo deve ser regulamentada por diferentes ritos, como uma espécie de 
treinamento. Pois, se os apóstolos não quiseram impor ao povo cristão 
cerimônias ou ritos, que foram indicados por Deus, quem, pergunto eu, em 
perfeito juízo haveria de impor-lhes invenções imaginadas pelo homem? Quanto 
mais aumenta o volume de ritos na Igreja, tanto mais ela se despoja da liberdade 
cristã, de Cristo, e de sua fé nele, enquanto o povo busca nos ritos aquilo que 
deveria buscar somente pela fé no Filho de Deus, Jesus Cristo. Por conseguinte, 
basta aos crentes, alguns ritos moderados e simples, que não sejam contrários 
à Palavra de Deus. 

Diversidade de ritos. Se nas igrejas se encontram ritos diferentes, ninguém 
deve pensar que por isso estejam as mesmas em desacordo. Diz Sócrates: 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

55 
 

“Seria impossível colocar junto no papel todos os ritos das igrejas, em todas as 
cidades e países. Nenhuma religião observa os mesmos ritos, ainda que 
reconheça a mesma doutrina a respeito deles. Pois, os que pertencem à mesma 
fé discordam entre si mesmos acerca dos ritos” (Hist. ecclesiast. V. 22, 30, 62). 
Isto é o que diz Sócrates. E nós, hoje, tendo em nossas igrejas diferentes ritos 
na celebração da Ceia do Senhor e em algumas outras coisas, contudo não 
discordamos na doutrina e na fé; nem é, por esse fato, rasgada em pedaços a 
unidade e a comunidade de nossas igrejas. Sempre tiveram as igrejas sua 
liberdade em tais ritos, como sendo coisas indiferentes. O mesmo fazemos nós 
hoje. 

Coisas indiferentes. Mas, ao mesmo tempo as admoestamos a se manterem 
em guarda, a fim de não considerarem indiferentes coisas que de fato não o são, 
como querem alguns em relação à missa e ao uso das imagens em lugares de 
culto. “Indiferente”, escreveu São Jerônimo a Santo Agostinho, “é aquilo que não 
é bom nem mau, de modo que, se você o fizer ou não fizer, não é justo nem 
injusto”. Portanto, quando para dar validade às coisas indiferentes se torce a 
confissão de fé, deixam as mesmas de ser indiferentes. São Paulo mostra que 
está certo o homem comer carne, desde que alguém não o informe de que foi 
oferecida aos ídolos; pois, de outra forma estaria errado, visto que comendo, 
parece aprovar a idolatria (1 Co 8.9 ss; 10.25 ss). 

  

28. Dos bens da Igreja 
Os bens da Igreja e seu justo uso. A Igreja de Cristo conta com recursos 
provindos da generosidade de príncipes e da liberalidade dos fiéis, que doaram 
seus bens à Igreja. Necessita a Igreja de tais recursos, e desde os tempos 
antigos têm-nos tido para a manutenção de tudo o que lhe é necessário. Ora, o 
verdadeiro uso dos bens da Igreja era outrora, e ainda o é, o de manter o ensino 
nas escolas e nas reuniões religiosas, bem como o culto, ritos e edifícios 
sagrados; manter mestres, discípulos e ministros, juntamente com outras coisas 
necessárias, e especialmente ajudar a alimentar os pobres. Administração. Além 
disso, homens sábios e tementes a Deus, destacados na administração dos 
negócios devem ser escolhidos para administrar legitimamente os bens da 
Igreja. 

O mau uso dos bens da Igreja. Mas, se por uma calamidade ou por causa da 
ousadia, ignorância ou avareza de alguns, os bens da Igreja forem malbaratados, 
devem ser restaurados para o uso sagrado por homens fiéis e sábios. Pois, não 
se pode ser conivente com o abuso, o que seria o maior sacrilégio. Portanto, 
ensinamos que as escolas e instituições, que se tenham corrompido na doutrina, 
no culto e na moral, devem ser reformadas, e que o serviço aos pobres deve ser 
organizado de uma forma responsável, prudente e de boa fé. 

  

29. Do celibato, casamento e administração dos negócios domésticos. 
Pessoas solteiras. Os que têm do céu o dom do celibato, de modo que, de 
coração ou de toda a alma podem ser puros e continentes e não são levados 
pelos ardores do sexo, sirvam ao Senhor nessa vocação, enquanto se sentirem 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

56 
 

dotados do dom divino. E não se julguem melhores do que os outros, mas sirvam 
o Senhor continuamente em simplicidade e humildade (1 Co 7.7 ss). Estes estão 
mais aptos a lidar com as coisas divinas do que aqueles que se distraem com os 
interesses particulares de uma família. Mas, no caso de ser-lhes retirado o dom, 
e sentirem um durável ardor, lembrem-se das palavras do apóstolo: “É melhor 
casar do que viver abrasado” (1 Co 7.9). 

Casamento. O casamento (que é o remédio da incontinência e é a própria 
continência) foi instituído pelo Senhor Deus mesmo, que o abençoou da maneira 
mais generosa, e que desejou que o homem e a mulher se unissem um ao outro 
inseparavelmente e vivessem juntos em completo amor e concórdia (Mt 19.4 ss). 
Sobre isso sabemos o que disse o apóstolo: “Digno de honra entre todos seja o 
matrimônio, bem como o leito sem mácula” (Hb 13.4). E outra vez: “Se a virgem 
se casar, por isso não peca” (1 Co 7.28). 

As seitas. Condenamos, portanto, a poligamia e os que condenam o segundo 
casamento. 

Como deve ser contraído o casamento. Ensinamos que o casamento deve ser 
contraído legalmente no temor do Senhor, e não contra as leis, que proíbem 
certos graus de consanguinidade, a fim de que o casamento não seja incestuoso. 
O casamento deve ser feito com o consentimento dos pais, ou dos que estão em 
lugar dos pais, e acima de tudo para o fim para o qual o Senhor instituiu o 
casamento. Além disso, devem conservar-se santos, com a máxima fidelidade, 
piedade, amor e pureza dos que se uniram. Portanto, evitem-se as discussões, 
as dissensões, a lascívia e o adultério. 

Fórum matrimonial. Devem estabelecer-se cortes legais na Igreja, tendo juízes 
santos, que possam cuidar dos casamentos, reprimir a impureza e a 
imprudência, diante dos quais se resolvam os conflitos matrimoniais. 

A criação dos filhos. Devem os filhos ser criados pelos pais, no temor do 
Senhor; e devem os pais prover o sustento dos seus filhos, lembrando-se do que 
disse o apóstolo: “Ora, se alguém não tem cuidado dos seus e especialmente 
dos de sua própria casa, tem negado a fé, e é pior do que o descrente” (1 Tm 
5.8). Mas, devem principalmente ensinar a seus filhos para terem uma carreira 
ou profissões honestas com que possam manter-se a si mesmos. Devem 
conservá-los afastados da ociosidade, e em tudo inculcar neles a verdadeira fé 
em Deus, a fim de que, pela falta de confiança ou demasiada segurança ou pela 
feia avareza venham a tornar-se dissolutos, e a fracassar na vida. 

Aliás, é muito certo que as obras praticadas pelos pais com verdadeira fé, 
mediante os deveres domésticos e administração de sua casa, são, aos olhos 
de Deus, santas e verdadeiramente boas obras. Não são menos agradáveis a 
Deus do que as orações, os jejuns e as obras de beneficência. Pois, assim 
ensinou o apóstolo em suas epístolas, especialmente nas dirigidas a Timóteo e 
a Tito. E com o mesmo apóstolo incluímos entre os ensinos de demônios a 
doutrina dos que proíbem o casamento e abertamente o criticam ou 
indiretamente o desacreditam, como se não fosse santo e puro. 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

57 
 

Execramos também, a vida impura dos solteiros, a lascívia secreta ou às claras, 
e a fornicação dos hipócritas, que simulam continência, sendo os mais 
incontinentes de todos. A todos estes julgará Deus. Não desaprovamos as 
riquezas dos que as possuem, quando são piedosos e fazem bom uso delas. 
Mas, rejeitamos a seita dos Apostólicos, etc. 

  

30. Da magistratura 
A magistratura vem de Deus. A magistratura em todas as suas formas foi 
instituída por Deus mesmo para a paz e a tranquilidade do gênero humano, 
devendo, pois, ter o lugar mais importante no mundo. Se o magistrado for inimigo 
da Igreja poderá entravar a sua ação e perturbá-la muito; mas sendo amigo ou 
membro da Igreja, torna-se o mais útil e excelente entre os seus membros, 
podendo ajudá-la muito e dar-lhe assistência melhor do que todos os demais. 

O dever do magistrado. O principal dever do magistrado é garantir e preservar 
a paz e a tranquilidade pública. Indubitavelmente, ele nunca realizará isso com 
tanto sucesso como quando é de fato temente a Deus e religioso. Quer isso 
dizer, quando segundo o exemplo dos mais santos reis e príncipes do povo do 
Senhor, promove o magistrado a pregação da verdade e a fé sincera, extirpa as 
mentiras e toda a superstição, juntamente com toda impiedade e idolatria e 
defende a Igreja de Deus. Certamente, ensinamos que o cuidado da religião 
pertence especialmente ao santo magistrado. 

Tenha ele, pois, em suas mãos a Palavra de Deus, tomando cuidado de que não 
se ensine nada contrário à mesma. Governe também o povo, que lhe foi confiado 
por Deus, por meio de boas leis, elaboradas segundo a Palavra de Deus, 
conservando-o na disciplina, no dever e na obediência. Exerça o seu ofício de 
magistrado, julgando com justiça. Não faça acepção de pessoas, nem aceite 
subornos. Proteja as viúvas, os órfãos e os aflitos. Use sua autoridade para punir 
os criminosos e até bani-los, bem como aos impostores e bárbaros. Pois, não é 
sem motivo que ele traz a espada. (Rm 13.4). 

Portanto, desembainhe a espada de Deus contra todos os malfeitores, 
sediciosos, ladrões, homicidas, opressores, blasfemadores, perjuros, e contra 
todos aqueles, a quem Deus lhe ordenou punir e mesmo executar. Reprima os 
hereges incorrigíveis (verdadeiramente heréticos), que não cessam de blasfemar 
contra a majestade de Deus, e de perturbar e mesmo pôr em perigo a Igreja de 
Deus. 

Guerra. E, se for necessário preservar pela guerra a segurança do povo, que o 
magistrado declare guerra em nome de Deus, desde que tenha primeiramente 
procurado por todos os meios possíveis fazer a paz, não podendo, pois, salvar 
seu povo a não ser pela guerra. Quando, pela fé pratica o magistrado estas 
coisas, serve a Deus por aquelas obras, que são verdadeiramente boas, e 
recebe a bênção do Senhor. 

Condenamos os Anabaptistas que, ao negarem possa o cristão exercer o ofício 
de magistrado, negam também que o homem possa ser, com justiça, condenado 



ELLACRISTA.WORDPRESS.COM 
 

58 
 

à morte pelo magistrado, ou que este possa declarar guerra, ou que se prestem 
juramentos ao magistrado, e coisas semelhantes. 

O dever dos súditos. Como Deus efetua a segurança do povo através do 
magistrado, a quem deu ao mundo para ser como uma espécie de pai, assim 
ordena a todos os súbditos que reconheçam este favor de Deus no magistrado. 
Que os súditos, pois, honrem e respeitem o magistrado como ministro de Deus; 
que o estimem, colaborem com ele, orem por ele como por um pai, e obedeçam 
às suas decisões justas e legítimas. Finalmente, paguem fiel e prontamente 
todos os impostos e taxas e todos os demais direitos. E se a segurança pública 
do país e a justiça o exigirem, e vir-se o magistrado obrigado a empreender uma 
guerra, deem até suas vidas e derramem o seu sangue pela segurança pública 
e pela do magistrado. E o façam em nome de Deus, espontaneamente, com 
bravura e alegria. Pois, quem se opõe ao magistrado provoca contra si mesmo 
a severa ira de Deus. 

Seitas e sedições. Condenamos, portanto, todos quantos desprezam o 
magistrado – os rebeldes, os inimigos do estado, os vilões sediciosos, enfim, 
todos os que aberta ou astuciosamente se recusam a cumprir qualquer das 
obrigações, que lhes competem. Oramos a Deus, nosso mui misericordioso Pai 
do Céu, para que abençoe os governantes, a nós e a todo o seu povo, mediante 
Jesus Cristo, nosso único Senhor e Salvador, a quem seja o louvor e a glória, e 
as ações de graças, para todo o sempre. Amém. 

  

Texto de: O Livro de Confissões, (São Paulo, Missão Presbiteriana do Brasil 
Central, 1969). 

Revisado por Ewerton B. Tokashiki 

 


